YASSIN AL-HAJ SALEH

d Duestio
yrienn

articles traduits de l'arabe (Syrie)
par Nadia Leila Aissaoui,
Ziad Majed et Farouk Mardam-Bey

Sindbad
ACTES SUD



LA BIBLIOTHEQUE ARABE
L’Actuel

Ces articles de Yassin al-Haj Saleh, grande figure intellectuelle de
I’opposition démocratique syrienne, n’ont jusqu’a présent jamais été
regroupés en un seul volume, ni en arabe ni dans une autre langue. Précédés
d’une introduction précisant le contexte de chacun d’eux et classés par
ordre chronologique, ils couvrent I’histoire du soulévement syrien depuis
son déclenchement en mars 2011 et constituent I’analyse interne la plus fine
de cet événement majeur dans I’histoire moderne du Proche-Orient.
Analyse originale non seulement du régime né du coup d’Etat de 1970, a
partir de ses slogans et de ses emblémes, mais aussi des origines sociales et
culturelles de I’extréme violence dont il a toujours fait preuve, ainsi que de
la militarisation du soulevement et de I’intrusion des djihadistes, qui, en se
conjuguant, ont abouti a ce que I’auteur désigne comme le “nihilisme
guerrier”. Le dernier texte, le plus dense, “Le sultan moderne”, fait la
synthese des dizaines d’articles et chroniques publiés par lui durant une
dizaine d’années dans la presse sur la nature du régime des Assad, pére et
fils, alliant despotisme, communautarisme, clanisme en un “Etat sultanien”
(par référence entre autres aux mamelouks) de type nouveau.



YASSIN AL-HAJ SALEH

Né a Raqqa, Syrie, en 1961, Yassin al-Haj Saleh a fait des études de
médecine a [’université d’Alep, interrompues par seize ans de détention
pour appartenance a I’opposition communiste. Chroniqueur régulier
depuis 2000 des luttes politiques et sociales en Syrie et dans le monde
arabe, il est I’auteur de cinq ouvrages, dont un traduit en francgais sous le
titre Récits d’une Syrie oubliée, sortir la mémoire des prisons (Les Prairies
ordinaires, 2015). Il est a présent réfugié politique en Turquie.

Sindbad
est dirigé par Farouk Mardam-Bey

Titre original :
Al-Mas’ala al-stiriyya

Recueil inédit d’articles publiés en arabe
© Yassin al-Haj Saleh, 2016

© ACTES SuD, 2016
pour la traduction francaise
ISBN 978-2-330-06744-1



YASSIN AL-HAJ SALEH

La Question
syrienne

articles traduits de I’arabe (Syrie) par Nadia Leila Aissaoui,
Ziad Majed et Farouk Mardam-Bey

Sindbad
ACTES SUD



http://www.actes-sud.fr/rayon/e-book

Pour Samira et pour Firas, voyageurs que j’escorte.

Nadia, Ziad et Farouk ne sont pas que les traducteurs de ce livre, ni
seulement mes amis. Nous partageons surtout la méme cause, a la fois
syrienne, libanaise, palestinienne, arabe, qui est aussi celle de
I’émancipation universelle. A Nadia, Ziad et Farouk revient une part
essentielle de ce livre pour avoir contribué au choix des textes et assumé la
tache de les traduire avec, j’en suis certain, ce qu’il fallait de tendresse pour
I’original arabe. C’est grace a eux qu’ils sont a présent disponibles au
public francais et francophone. Je les en remercie.



INTRODUCTION

Ces articles ont été écrits au cours des quatre dernieres années dans quatre
villes : Damas, Douma, Raqgqa et Istanbul — en fait, la plupart a Damas, ou
j’ail vécu deux ans dans la clandestinité. Je réside actuellement a Istanbul,
mais je ne considére pas cette grande métropole comme un exil, non
seulement parce que je fais partie des quatre millions de Syriens qui ont dii
quitter leur pays, selon des chiffres qui me paraissent en deca de la réalité,
mais aussi parce que ma femme, Samira al-Khalil, a été enlevée en
décembre 2013 a Douma, a proximité de Damas, par une organisation
salafiste avec trois de ses camarades, Razan Zaitouneh, Wail Hamadé et
Nazim Hammadi, et que mon frere, Firas, est prisonnier de Daech depuis
juillet 2013. D’autres amis et connaissances partagent son sort : Ismail al-
Hamod, le pere Paolo Dall’Oglio, Ibrahim al-Ghazi, Abdallah al-Khalil et
Muhammad Nour Matar.

Je ne suis pas non plus en exil parce que pas un jour, depuis quatre ans et
huit mois, les Syriens n’ont eu un moment de répit, sans tueries, rafles ou
tortures, pour reprendre leur souffle, s’enquérir de la situation de leurs
proches, faire leurs adieux a leurs parents et amis disparus, et réfléchir a ce
qui leur arrive pour affronter 1’avenir.

Je tenterai dans ces pages de retracer mon itinéraire durant ces cinquante-
six mois, de Damas a Istanbul, afin d’expliquer le contexte de chacun de ces
articles. La tragédie syrienne a cruellement effacé la distance entre le public
et le privé, le général et le particulier, chaque Syrien étant en quelque sorte
devenu un personnage public. Les millions de personnes qui ont subi
I’horreur dans leur chair racontent leurs histoires, des histoires parfois
différentes mais qui finalement se ressemblent, et cette prise de parole
indique en soi leur aspiration a se réapproprier la politique — et leur pays.

Ceci est donc le livre d’un homme engagé dans ce combat, et qui
voudrait fournir des informations et des analyses pouvant intéresser les



lecteurs sans préjugés.

Quand la révolution s’est déclenchée, en mars 2011, je vivais a Damas
depuis déja plus de dix ans. Je poursuivais auparavant a Alep mes études
universitaires, interrompues pendant dix-sept ans, dont seize passés en
prison pour mon appartenance au parti communiste d’opposition. A Damas,
ou je me suis installé quelques mois seulement apres la succession de
Bachar al-Assad a son pere, je me suis consacré a l’écriture et a la
traduction, ce qui m’a permis d’observer attentivement 1’évolution du pays
avant la révolution, et depuis son déclenchement jusqu’a mon départ, deux
ans et sept mois plus tard. Ma femme, Samira, qui avait passé quatre ans en
prison, de 1987 a 1991, était ma partenaire idéale, y compris dans la
rédaction de mes articles. Elle les lisait et les commentait avant ou apres
leur publication. Je me souviens surtout de ceux qu’elle a aimés. Nous nous
étions rencontrés en 2000, et mariés en 2002. Ainsi ma vie d’écrivain et ma
vie conjugale se sont confondues dés le début.

Le 30 mars 2011, je suis entré en clandestinité, emportant juste quelques
effets personnels et des livres. Je n’étais pas poursuivi mais je voulais
pouvoir m’exprimer en toute clarté. Une télévision par satellite arabe
m’avait demandé de commenter le discours que Bachar venait de
prononcer, et j’avais di malgré moi arrondir les angles. C’est ce qui m’a
incité a prendre ma décision.

Mon nom était relativement connu, mais je n’étais pas une célébrité et
peu de gens connaissaient mon visage. C’était aussi le cas de Samira. En
clandestinité, il m’était possible d’écrire sans m’autocensurer.

Ma cachette des quatre premiers mois n’était pas un appartement, mais
elle avait I’avantage d’étre située en centre-ville. Samira pouvait y accéder
en prenant mille précautions, cependant il lui était impossible d’y habiter.
J’écrivais a 1’époque une chronique hebdomadaire pour le quotidien Al-
Hayat et deux articles sans engagement régulier pour d’autres journaux.
C’est pourquoi j’ai beaucoup hésité en établissant cette anthologie a partir
des quelque 380 textes publiés entre mars 2011 et novembre 2015, dont
235 écrits en Syrie avant mon départ pour la Turquie en octobre 2013. J’ai
d{i par conséquent sacrifier dans ce livre beaucoup d’articles qui auraient



expliqué davantage le cours des événements et permis de connaitre plus
précisément ma propre évolution.

Le premier texte inclus dans ce recueil, “La révolution des gens
ordinaires : questions morales, culturelles et politiques”, a été publié en
juin 2011. On remarquera qu’il était imprégné d’espoir et de confiance. J’ai
essayé d’y souligner le caractere démocratique et libérateur de I’intifada,
comme je 1’appelais alors, en montrant comment elle a sorti de 1’ombre des
individualités et des localités du pays longtemps occultées par le régime
assadien. Elle avait deux composantes : I’'une “traditionnelle”, plus ou
moins conservatrice, originaire de villes et de villages appauvris et
marginalisés, et I’autre “moderne”, issue des classes moyennes éduquées,
mais toutes les deux formaient ce que j’ai nommé la “société du travail”,
c’est-a-dire qu’elles ne subvenaient a leurs besoins ni par une rente de
situation ni par un privilege octroyé par le pouvoir. Je proposais d’inclure
les islamistes dans notre vision de la nouvelle Syrie démocratique, car ils
n’avaient jamais été exclus de la vie politique en Syrie ou dans les autres
pays arabes sans que soient exclues en méme temps toutes les forces de
’opposition indépendantes, qu’elles fussent de gauche ou libérales. Certes,
intégrer les islamistes dans le jeu démocratique n’est pas chose facile, mais
s’obstiner a les en éloigner est désastreux.

Quatre mois plus tard, j’ai déménagé vers un vrai logement ou Samira
habitait avec moi et ou je pouvais travailler dans de meilleures conditions
(dans ma premiere cachette, je n’étais seul que la nuit). Je venais de m’y
installer quand, en juillet 2011, les chars du régime ont pris d’assaut les
villes de Hama et de Deir ez-Zor, ou de gigantesques manifestations avaient
eu lieu qui ressemblaient a celles de la place Tahrir, au Caire. J’avais assisté
moi-méme a Damas, début avril, a une tentative de rassemblement de ce
genre, durement réprimée par les services de renseignement et les
chabbiha!. De méme, a Homs, le 18 avril, prés de 200 personnes avaient été
tuées quand les manifestants avaient essayé de dresser des tentes place de
I’Horloge pour s’y installer durablement. Les cadavres avaient été évacués
au bulldozer, et les pompiers s’étaient chargés de laver la place.



Les chabbiha étaient, avec les mukhdbardat, les bras armés du pouvoir
durant la premiere phase de la révolution. Le mot chabbiha a fait depuis
lors le tour du monde pour désigner cette force irréguliere de répression
dont on avait tres peu parlé auparavant. Dans mon article “Les chabbiha et
leur Etat”, qui date de septembre 2011, j’ai voulu montrer les origines
sociales et politiques de ce phénomene effrayant, et la fonction particuliere
qu’il remplit dans le régime Assad, parallelement a des agissements
similaires sur les plans politique, économique et culturel, dus a 1’étroitesse
de sa base sociale et a son déficit de l1égitimité. Dans un autre article, écrit le
méme mois, je disais ma crainte, devant le début de la militarisation de la
révolution, de voir dominer ce que j’ai appelé la “logique de la nécessité”,
celle d’une lutte a mort dans une guerre ouverte ou les aspirations
démocratiques ne s’exprimeraient plus avec la méme force et ou la colére se
substituerait a la raison.

Jusqu’a la fin de 2011, comme tous les militants et les intellectuels de
I’opposition, je pensais que le régime ne tarderait pas a tomber. Ben Ali
n’avait tenu qu’un mois, Moubarak trois, Ali Abdallah Saleh un peu plus,
enfin, Kadhafi lui-méme avait fini par étre renversé et tué, certes par une
intervention de 1’Otan. Seul le roi du Bahrein était toujours la, épaulé par
I’Arabie saoudite avec la bénédiction des Etats-Unis. On ne pouvait
imaginer que la révolution syrienne, bénéficiant d’un large soutien
populaire, n’allait pas rapidement 1’emporter. Il m’arrivait de dire qu’il
fallait neuf mois pour voir la Syrie accoucher d’un beau bébé, mais, une
fois ce délai dépassé, j’ai commencé a m’inquiéter pour la santé et de la
mere et de I’enfant. Et il était devenu évident que personne n’était disposé a
leur venir en aide.

Début 2012, ayant eu I’impression d’étre surveillé, j’ai emménagé avec
Samira dans un autre appartement, encore situé en centre-ville. La
répression se durcissait jour apres jour, et ce que nous disions auparavant
sans vouloir y croire, comme quoi Bachar était disposé a détruire la Syrie
pour rester au pouvoir, se vérifiait aux yeux de tous. C’était son seul et
unique programme.

Il m’a paru alors nécessaire d’approfondir ma réflexion sur les origines
sociales, historiques et culturelles du conflit syrien. D’ou vient cette



violence inouie exercée par le clan au pouvoir contre son propre peuple ? Et
toute cette haine ? Et toute cette bassesse ? Mon article “Les racines
sociales et culturelles du fascisme syrien” tentait de répondre a ces
questions. Une certaine conception du nationalisme arabe, que j’ai appelé
1’“arabité absolue”, celle du parti Baath, ouvrait selon moi la porte a toutes
ces dérives : la militarisation de 1’espace public, la séparation par un haut
mur entre les Syriens et le monde extérieur, considéré comme
intrinsequement maléfique, ’interdiction de la politique. Quand on s’y
opposait, on courait le risque d’étre accusé de haute trahison, et par
conséquent d’étre incarcéré pour de longues périodes et torturé, voire tué.
Le communautarisme favorisait 1’identification au régime d’une partie de la
population, facilement mobilisable pour les basses ceuvres. Sous Bachar,
une nouvelle bourgeoisie vit le jour, qui lui devait tout, et qui risquait de
tout perdre s’il tombait. La “modernisation” dont elle se gargarisait
consistait tout simplement a vernir le cercle intime de Bachar, sans lui
réclamer la moindre réforme politique. Idéologie qui a remplacé 1’ancienne
version du nationalisme arabe, tout en maintenant ses implications quant a
la haine de I’étranger et le rejet du pluralisme social et politique, et en leur
ajoutant un solide mépris de la masse “sous-développée” de la population,
qui s’apparente a celui des colons pour les colonisés. Or certains
intellectuels, en vantant les mérites de cette modernité-la sous des prétextes
culturalistes, ne faisaient que justifier la violence qui frappait les classes les
plus défavorisées.

Installé dans un quatrieme appartement, cette fois dans le quartier
Muhajirin, a deux kilometres du centre-ville, je comptais pour mes achats
indispensables sur Samira, toujours extrémement prudente, et sur un jeune
ami militant, mais je continuais a me déplacer de temps en temps a pied, en
empruntant les voies secondaires pour éviter les barrages. La résistance
armeée prenait de 1’ampleur face a la terreur fasciste, et il était clair, vu le
refus du régime d’envisager une solution politique au conflit, que le
médiateur Kofi Annan allait échouer dans sa mission. J’ai participé a
I’époque a la discussion sur la militarisation de la révolution, ses causes et
ses éventuelles conséquences. L’Etat assadien n’avait plus le monopole des
armes mais, du coOté adverse, on manquait d’une direction capable



d’organiser la confrontation avec le régime. A la base, ceux qui étaient en
mesure d’assumer cette fonction n’avaient pas suffisamment de liens avec
les combattants ni les ressources financiéres nécessaires. J’évitais
d’ordinaire de faire des prévisions mais je n’ai pas pu m’empécher d’écrire
dans un article : “Si le régime persiste a intensifier son action militaire, et
rien n’indique qu’il ne le fera pas, la militarisation se généralisera, et
1’« armée libre », qui est un nom générique donné a toutes les formations de
résistance armée, se transformera en groupes djihadistes. La cause de tels
groupes est religieuse, et non nationale, et leur moyen d’action est la
violence nihiliste, c’est-a-dire le terrorisme?.”

Parallelement a la lutte armée, les manifestations pacifiques se
poursuivaient. Des appels étaient lancés a la désobéissance civile et a la
gréve générale. A Damas méme, en mai 2012, dés les premiers signes d’une
greve en solidarité avec les victimes du massacre de Houlé, Bachar
convoqua les commercants de la vieille ville et les menaca de la démolir sur
leurs tétes.

Les puissances occidentales dénoncaient publiquement les crimes du
régime mais avaient en réalité opté pour la “stabilité” et la “pérennité des
institutions de I’Etat”, autrement dit pour le maintien du régime. Les veto
russe et chinois au Conseil de sécurité les exemptaient de mettre leurs actes
en conformité avec leurs paroles, laissant Bachar massacrer en toute
impunité. Ainsi furent réunies les conditions que j’ai analysées dans
I’article “La montée du nihilisme guerrier en Syrie” et qui se résument en
une violence déchainée, une religiosité rigoriste en expansion et un
désengagement international devant une situation jugée incontrolable et
incompréhensible. Quand j’ai écrit cet article en mai 2012, je n’étais pas le
seul a douter de 1’existence autonome du Front al-Nusra, créé au début de
I’année. Nous savions depuis longtemps que le régime était passé maitre en
manipulation de groupes salafistes. Il avait libéré des détenus djihadistes
trois mois apres le déclenchement de la révolution ; nous nous souvenions
du Jund al-Cham, qui avait revendiqué I’assassinat en 2005 du Premier
ministre libanais, Rafic Hariri, ou du Fath al-Islam qui s’était illustré
en 2007 en affrontant 1’armée libanaise dans le camp palestinien de Nahr al-
Bared pres de Tripoli et en entrainant la destruction du camp. Le chef de ce



dernier groupe, Chaker al-‘Absi, avait été, lui aussi, détenu en Syrie et
libéré peu avant ces événements. Mais méme si Al-Nusra n’était pas une
pure invention des services de renseignement, tout ce qui se passait dans le
pays favorisait la naissance d’une ou de plusieurs organisations de ce
genre : les déboires de la révolution, le sentiment de larges pans de la
population d’étre abandonnés du monde entier, le désespoir de ne pouvoir
obtenir justice ici-bas...

Une nuit d’avril, a une heure avancée, I’amie qui nous avait aidés a nous
loger frappa a notre porte pour nous avertir que les mukhdbarat étaient en
train de fouiller les immeubles du quartier et qu’il fallait déguerpir le plus
tot possible. J’avais pris 1’habitude de travailler la nuit et de dormir au petit
matin. Je réveillai Samira a 1’aube et nous partimes a 7 heures en emportant
juste nos ordinateurs portables. Deux jours plus tard, nous voila dans un
cinquieme appartement, a proximité du centre-ville, ou nous allions loger
pendant un an. Je dois dire que c’est grace a son propriétaire, un ami
damascene, que j’avais réussi a me débrouiller depuis mon entrée en
clandestinité.

Tous les appartements ou j’ai vécu ces deux années m’étaient
gracieusement offerts par des amis, et c’est un signe de la solidarité que la
révolution a révélée entre les Syriens ordinaires, apres des décennies au
cours desquelles le régime les avait montés les uns contre les autres et
éloignés des affaires publiques.

En juin, les manifestations hebdomadaires réunissaient des foules
énormes dans plus de sept cents localités du pays. Mais, un mois plus tard,
il n’y en avait pratiquement plus. En effet, entre-temps, 1’aviation militaire
était entrée en action contre la population civile, et le régime n’hésitait plus
a bombarder les quartiers urbains et les villages avec des missiles Scud.
Le 18 juillet, plusieurs personnalités sécuritaires de premier plan,
constituant ce qu’on appelait la “cellule de gestion de la crise”, ont été tuées
dans un attentat. On pensait généralement a 1’époque que c’était une
opération exécutée par la résistance armeée et que le régime allait sombrer.
J’ai osé le lendemain me promener dans les rues principales, me rendre
devant le café fréquenté par les intellectuels, et j’ai constaté que le principal



barrage de fouille, place des Sept-Fontaines, avait disparu. En fait, c’était le
prélude d’une nouvelle étape, encore plus meurtriere, dans la guerre menée
par le régime, qui s’est probablement lui-méme débarrassé de ladite
“cellule” a I’instigation de I’Iran. Deés aotit, quand 1’aviation bombardait les
files devant les boulangeries, il est devenu évident, méme pour Kofi Annan,
qui a depuis démissionné, que Bachar “ne reculera devant rien pour garder
le pouvoir”.

Je ne peux pas prétendre que j’étais conscient de ce qui se passait dans
les coulisses du pouvoir ni que j’avais une vision claire du terrain. Il m’a
fallu prés d’un an pour me rendre pleinement compte que depuis le milieu
de I’an 2012 le conflit n’était plus syro-syrien, mais régional et
international. L’Iran pesait désormais de tout son poids, le Hezbollah
entrainait les forces du régime a la guérilla et participait aux combats déja
avant son entrée en scene, officiellement en avril 2013. Des djihadistes
sunnites proches d’Al-Qaida avaient de leur coté occupé en juin 2012 le
passage de Bab al-Hawa entre la Syrie et la Turquie. La confrontation
prenait de plus en plus un caractere confessionnel. Dans mon article “Al-
Assad ou personne”, j’abordais la constitution nihiliste du régime a partir de
ce mot d’ordre scandé par ses partisans, et je soulignais les convergences
entre ce nihilisme-la et celui des djihadistes, et les ressemblances entre leurs
chabbiha respectifs.

Il n’en restait pas moins que le régime continuait a perdre des positions
en dépit des bombardements par 1’aviation, des missiles terre-terre, et du
recours a I’armement chimique (a ce propos, s’il n’était pas certain de la
disposition du régime a recourir a cet armement, Obama n’aurait pas
évoqué ses fameuses “lignes rouges”). La Ghouta orientale et les quartiers
périphériques a I’est de Damas, notamment, ont échappé a son contrdle en
automne 2012. J’ai commencé début 2013 a planifier un voyage dans le
Nord. La campagne d’Alep et d’Idlib avait échappé au controle du régime.
J’étouffais a Damas, ou je n’étais plus utile a personne. L’armée et les
mukhdabarat dressaient des barrages partout et fouillaient tous les quartiers
de la ville. Nous étions conscients, Samira et moi, que nous risquions gros
en quittant notre cachette, et que nous devrions nous séparer quelque temps



si nous partions, mais nous nous étions déja habitués a ce mode de vie
irrégulier.

Finalement, apres avoir consulté des amis, nous avons décidé de nous
installer d’abord a Douma, dans la Ghouta orientale, d’ou Samira irait a
Raqgqga, dans ma région natale, aupres de ma sceur et mes deux freres, ou
ailleurs dans le Nord en passant par Beyrouth, puis par la Turquie. En
attendant d’organiser son voyage, j’ai réussi a quitter Damas le 3 avril 2013,
avec ’aide de deux militants que je ne connaissais pas. En automne, I’un
d’eux a été arrété, et il est probablement mort sous la torture, tandis que
’autre, dit-on, s’est racheté en dénoncant ses camarades.

Quand je suis arrivé a Douma, le régime venait de reconquérir
Al-‘Utayba, I’acces nord de la Ghouta. Selon des informations
concordantes, cela n’a été possible qu’en raison des pressions saoudiennes,
a la demande des Ameéricains, sur les rebelles de la Ghouta et de la région
de Deraa les dissuadant de marcher sur Damas. J’étais et je reste persuadé
qu’ils auraient pu, a 1’époque, libérer la capitale. Ces rebelles étaient des
combattants enthousiastes et sinceres, indépendants de toute instance
politico-religieuse et solidement enracinés dans la population. Il existait,
parallelement, un petit groupe armé salafiste, dit Sariyyat al-Islam (le
Bataillon de I’islam), commandé par un ancien détenu libéré de la prison de
Saydnaya en juin 2011, Zahran ‘Allouch, dont le pere, Abdallah, un cheikh
wahhabite renommé, vivait depuis fort longtemps en Arabie saoudite. Ce
bataillon avait tres peu contribué a la libération de Douma et de la Ghouta
orientale en automne 2012, mais a mon arrivée a Douma, en avril 2013, il
était devenu, sous le nom de Liwa’ al-Islam (la Brigade de I’islam), la plus
puissante des forces militaires existantes. Je tends a penser qu’elle avait été
renflouée par ses protecteurs pour empécher les rebelles de conquérir
Damas. C’était d’ailleurs ce que disaient ouvertement les militants locaux,
dont Muhammad Flaytani, assassiné en mai 2014, probablement par la
méme formation qui a encore changé de nom pour s’appeler Jaysh al-Islam
(I’Armée de I’islam). De toute facon, je ne pouvais que constater durant ma
présence a Douma, entre avril et mai, la frustration ambiante du fait de la
mainmise sur la ville du Bataillon/Brigade/Armée de 1’islam...



J’ai résidé pres d’un mois a 1’Organisme de défense civile, faisant de
mon mieux pour comprendre, apprendre et aider. De la, je suis parti a
Mliha, ou je suis resté un autre mois et ou j’ai été rejoint par Samira
le 13 mai. Poursuivie a Damas, elle avait été, apres s’étre coupé les
cheveux, exfiltrée a moto par deux combattants. Peu de temps auparavant
était arrivée Razan Zaitouneh, la célebre avocate, écrivaine et militante des
droits de I’homme, et elle avait immédiatement loué un local et y avait
installé le Centre de documentation sur les violations.

Revenu a Douma début juin, j’ai habité avec Samira et Razan dans le
méme appartement. Et la, j’ai écrit sept portraits de combattants de I’Armée
libre, publiés aussitot sur le site Internet Al-Jumhuriya, que j’avais fondé
avec quelques amis en mars 2012. J’ai publié ensuite un article sur 1’attaque
chimique de Jobar, basé sur les témoignages d’un rescapé et de médecins de
la région, puis une lettre ouverte aux intellectuels européens, reprise dans
plusieurs journaux, les exhortant a faire pression sur leurs gouvernements
pour venir en aide au peuple syrien.

En suivant 1’évolution de la situation sur le terrain, il m’a semblé qu’on
était désormais en présence de quatre Syries : la “Syrie d’Al-Assad”, la
République arabe syrienne, la Syrie rebelle et la Syrie salafiste. C’est ce que
j’ai essayé de montrer dans mon article “Un portrait, deux drapeaux et une
banniere”, combinant I’analyse sociologique et le déchiffrement des
symboles, et concluant que la nouvelle Syrie devrait étre fondée sur
I’alliance entre la Syrie rebelle et la République arabe syrienne contre les
deux autres, celle d’Assad et celle des salafistes. L’article fut publié le
10 juillet, au moment ou je quittais Douma pour Raqqga, apres cent jours
d’attente.

Dans un voyage aussi exténuant et risqué, il était impossible a Samira de
m’accompagner. Nous nous sommes embrassés, j’ai fait mes adieux a
Razan, en imaginant que Samira pourrait me rejoindre un jour, dans de
meilleures conditions, en passant par Damas. Mon périple fut effectivement
tres pénible : dix-neuf jours sous un soleil de feu, dans une steppe désolée.

En route pour Raqqa, j’ai pu téléphoner a mon ami et médecin Ismail al-
Hamod pour avoir des nouvelles de mon frere Ahmad, membre du conseil
local de Tall Abyad, qui venait d’étre arrété par Daech. Il m’a appris qu’il



était toujours détenu et que mon frere Firas, pére d’un enfant de deux ans,
avait été enlevé a son tour, le 20 juillet, apres qu’il eut participé a un
rassemblement réclamant la libération d’Ahmad. Nous ne savons toujours
rien de son sort.

Les quelques semaines que j’ai passées a Raggqa m’ont été
particulierement dures. Un jour avant mon arrivée, le pere Paolo
Dall’Oglio, militant italien de la cause syrienne, avait été arrété. Et je devais
me claquemurer dans cette ville ou j’avais longtemps vécu durant mon
enfance et mon adolescence, ou mes parents avaient été enterrés, ou deux
de mes fréres étaient aux mains de Daech, alors que de jeunes détraqués,
des tueurs et rien d’autre, venant de Tunisie, d’Arabie saoudite, d’Egypte,
d’Europe, se pavanaient dans les rues. D’ou la tonalité tres pessimiste de
’article que j’ai écrit durant mon séjour : “Deux ans et demi apres : les
voies de la révolution syrienne et ses perspectives?.”

J’étais encore a Raqga quand eut lieu le massacre chimique dans la
Ghouta orientale, ou se trouvait Samira. Pendant quelques jours, on a cru
que le régime allait etre sanctionné pour avoir transgressé les “lignes
rouges” d’Obama, et il n’y avait aucune raison de ne pas s’en réjouir apres
tous les crimes odieux qu’il avait commis. Or les responsables américains
se bousculaient pour annoncer que leur éventuelle intervention militaire
serait limitée a quelques cibles, sans plus. Etrangement, ceux qui se
prétendaient garants du droit international rassuraient le criminel en lui
disant qu’ils pourraient étre amenés a le punir mais sans 1’empécher de
commettre de nouveaux crimes. A les entendre, il avait tort, non d’avoir
massacré 1 466 personnes, qui s’ajoutaient a ses 100 000 victimes, mais de
I’avoir fait avec des armes prohibées ! De toute facon, peu de jours apres,
I’administration Obama concluait avec la Russie un marché “qui restera a
jamais marqué par I’infamie”, pour reprendre les mots de Roosevelt a
propos de I’attaque japonaise de Pearl Harbor. Le prétendu “ami du peuple
syrien”, les Etats-Unis, s’accordait avec ’ennemi du peuple syrien, la
Russie, pour laisser Bachar poursuivre impunément son ceuvre de mort avec
toutes les armes dont il disposait sauf I’arme chimique. Rien ne prouvait
autant la perversité du systeme international dans son ensemble. Car ce
n’était pas seulement un permis de tuer offert au régime mais aussi le plus



beau cadeau dont pouvaient réver Daech et le Front al-Nusra. L’impunité
des criminels alimente le terrorisme.

Depuis lors, en rapport avec le “marché chimique”, la presse
internationale n’avait plus d’autre souci, a propos de la Syrie, que les
exactions de Daech, créature étrange, démoniaque, fascinante, “sexy”,
capable en Europe méme de tourner la téte de centaines de jeunes
musulmans et musulmanes, ou de convertis a 1’islam.

Profitant du quitus américain, des agissements délibérément
spectaculaires de Daech et du soutien illimité des Iraniens et des Russes, le
régime aura désormais recours a une arme terriblement meurtriere, le
bombardement de la population civile par des barils d’explosifs, faisant des
centaines et des centaines de morts et détruisant maisons et services publics.
C’est ce qui m’a conduit 1’été dernier a participer a la rédaction d’une lettre
ouverte ironique adressée a Staffan de Mistura, I’envoyé spécial de 1’oNU
chargé de la recherche d’une résolution pacifique au conflit en cours en
Syrie, lui demandant d’user de ses bons offices pour faire voter une
résolution du Conseil de sécurité restituant a Bachar le droit d’user de son
armement chimique mais lui interdisant celui des barils d’explosifs. Nous
suggérions aussi la création d’une agence de 1’0oNU du nom d’International
Barrel Bomb Agency, dont le siege serait Téhéran ! Traduite en anglais, en
francais, en espagnol et en turc, notre lettre eut peu d’écho...

Pendant ce temps-la, Samira et Razan enquétaient, chacune de son coté,
et diffusaient des informations sur ce qui se passait dans la Ghouta. Samira
dirigeait le centre de formation “Les Femmes au présent”, dont 1’objectif
était de leur apprendre un métier qui les aiderait a subvenir a leurs besoins
quotidiens. Elle écrivait aussi régulierement de courts textes sur sa page
Facebook décrivant les conditions de vie dans la région. Razan, elle,
publiait des rapports sur le massacre chimique, des témoignages d’anciens
détenus, et coordonnait le réseau du Centre de documentation sur les
violations, qui s’étendait sur 1I’ensemble du pays.

Je continuais pour ma part a vouloir me rendre dans le Nord, mais c’était
de plus en plus compliqué pour quelqu’un comme moi, ni combattant ni
susceptible d’étre protégé par des combattants. Ma famille me pressait de
m’enfuir de Ragqa, ou je risquais de tomber aux mains de Daech comme



mes freres. Je finis donc par partir pour la Turquie le matin
du 11 octobre 2013, soit deux ans et sept mois apres le déclenchement de la
révolution. La Turquie était le deuxieme pays que j’allais “visiter”.
Jusqu’alors, étant interdit de quitter la Syrie, je n’avais mis les pieds qu’au
Liban, pour un tres court séjour.

Trois semaines plus tard, mon ami et médecin Ismail al-Hamod a été
enlevé par Daech. Apres cing mois d’attente angoissée, sa femme et ses
cing enfants ont di se réfugier en Turquie, puis en France, et ils n’ont eu
depuis lors aucune nouvelle de lui.

Je m’inquiétais beaucoup pour Samira, qui vivait toujours dans la Ghouta
orientale, séverement assiégée par le régime. Cette zone libérée était déja
encerclée auparavant mais on pouvait y entrer ou en Sortir apres avoir
traversé plusieurs barrages de l’armée, qui controlait et fouillait. Mon
principal souci était de faire parvenir a ma femme 1’argent dont elle avait
besoin, surtout pour maintenir la communication par Internet grace a un
petit appareil alimenté par un générateur électrique. Or il fallait de 1’essence
pour le faire fonctionner, et I’essence était devenue excessivement chere, le
prix du litre passant de 150 livres syriennes, soit un dollar, en avril 2013,
a 3 000 livres cent jours plus tard. Samira et Razan consommaient chaque
jour de trois a cinq litres. Lors de notre derniere communication, je lui ai
annoncé que j’allais lui faire parvenir une modeste somme d’argent par
I’intermédiaire d’une personne habitant a Damas qui contacterait un
correspondant a Douma, et celui-ci lui avancerait la somme moyennant une
commission. Des gens non affiliés au régime s’enrichissaient par ce
subterfuge.

Cette terrible année 2013 ne s’est terminée qu’apres m’avoir infligé
I’épreuve la plus affreuse de ma vie : I’enlevement dans la nuit
du 10 décembre de ma femme, Samira, et de Razan Zaitouneh, ainsi que de
Wail Hamadé et Nazim Hammadi qui les avaient rejointes deux mois apres
mon départ de la Ghouta. Je craignais pour eux les bombardements
incessants du régime mais nous n’avions pas tous pris au sérieux les
menaces recues par Razan de I’ Armée de 1’islam, et c’était une fatale erreur.
Pendant quelques jours, je ne voulus pas y croire, je m’attendais a les voir



rapidement libérés. Notre adversaire était cette “armée” qui avait pris le
pouvoir, grossie et entretenue par ceux qui ne voulaient pas que Damas soit
libérée. C’est elle qui a commis ce crime, ou qui a incité a le commettre,
elle qui n’a rien fait pour rechercher les criminels si elle n’y était pour rien,
elle qui a empéché quiconque de le faire.

J’ai accusé ouvertement 1I’Armée de [I’islam d’étre politiquement
responsable de 1’enlévement, voire pénalement. A 1’époque, une rumeur a
circulé selon laquelle Robert Ford, ancien ambassadeur des Etats-Unis en
Syrie, puis chargé du dossier syrien par 1’administration américaine, aurait
conseillé a des Syriens de sa connaissance de ne pas attribuer le crime a
cette organisation. Quelqu’un comme lui avait certainement ses raisons, que
je ne suis pas en mesure de deviner !

Jusqu’a présent, nous ne savons rien des quatre enlevés de Douma, et
c’est d’autant plus tragique que la responsabilité en incombe, non au
régime, mais a une force qui lui était prétendument hostile. D’une certaine
facon, nous avons nous-mémes rendu possible un tel acte. Les deux ans que
j’ai passés depuis ce jour funeste m’ont été plus douloureux que mes seize
ans d’incarcération. Je me suis engagé a raconter leur histoire, a 1’expliquer,
a la faire connaitre tant que les quatre n’ont pas réapparu, et tant que je suis
en vie. J’avais des 2011 abordé la notion de “république” dans 1’usage
syrien commun sous le titre “De la monarchie assadienne a la Troisieme
République”. J’ai eu ensuite 1’occasion en Turquie de constater ce que le
concept recelait parfois de centralisme excessif, de nationalisme chauvin et
de volonté d’assimilation forcée des populations n’appartenant pas a
I’ethnie majoritaire. C’est ce qui m’a incité, début 2014, a revisiter la
question dans I’article, inclus dans ce recueil, “I’idée républicaine et la
révolution syrienne”, afin de défendre une conception démocratique de la
république dans le contexte syrien. Nous avons non seulement a en finir
avec la monarchie républicaine des Assad, qui se croit propriétaire de la
Syrie et de son peuple, mais aussi avec deux versions de I’élitisme
antidémocratique : un certain modernisme qui méprise la “plebe”, et
I’islamisme radical, aussi bien politique que militaire. En outre, dans la
mesure ou il implique la réappropriation de la politique par les citoyens, le



républicanisme démocratique prémunit contre [’emprise totale de
I’économie, qu’elle soit étatisée ou libérale, sur les relations sociales.

Au printemps 2014, a Istanbul, j’ai participé a une rencontre organisée
par un groupe turc de gauche sur le communautarisme en Syrie. Ce que j’y
ai dit est a la base du dernier article?, le plus long, de ce recueil. Le
communautarisme n’est pas le produit des différences ethniques et
confessionnelles qui existent d’ailleurs dans toutes les sociétés humaines,
mais celui des privileges sociaux et politiques que leurs bénéficiaires
maintiennent et défendent en se servant de ces différences. C’est un
instrument du pouvoir, une stratégie de domination. Je me suis efforcé
d’analyser 1’économie politique du communautarisme pour montrer qu’il ne
se situe pas dans un autre monde que celui des classes sociales. En un mot,
il s’agit d’une lecture a I’exact opposé du culturalisme ambiant dans les
pays occidentaux, surtout depuis la fin de la guerre froide. Une critique du
déterminisme culturel qui institue des “civilisations” figées, définitivement
conflictuelles, dans le but de les hiérarchiser et de défendre les privileges
des unes au détriment des autres, qui seraient moins “civilisées”.

Pour conclure, ce livre ne raconte pas I’histoire de la révolution mais
aborde quelques questions relatives a son évolution, en rapport direct avec
mon expérience personnelle. J’ai cherché, ce faisant, a instruire un proces
moral contre le régime des Assad, que je complete actuellement par deux
autres : le premier, contre les islamistes, et le second contre le systeme
international tel qu’il fonctionne de nos jours, et qui porte une lourde
responsabilité dans la destruction de la Syrie et d’innombrables vies
humaines.

C’est I’interconnexion entre la lutte populaire contre le despotisme, les
conflits ethniques et confessionnels et les interférences étrangeres qui
légitime le titre de ce livre : La Question syrienne. Et, comme toutes les
questions — la question juive, la question d’Orient, la question
palestinienne —, elle est complexe, surchargée de haines, de désespoir, de
guerres et de sang, et elle dénonce avec acuité 1’état du monde. I1 me
semble que les “questions” refletent fidelement le jeu des puissants qui fait
de I’histoire humaine un récit cruel sans fin et dont les héros sont de grands



criminels, assassins, pillards, menteurs. Mais il est un autre visage de
’histoire, celui des révolutions des faibles qui tranchent le nceud gordien et
laissent espérer un monde plus juste et plus jeune. La question syrienne est
la réponse des puissants, a 1’échelle locale, régionale et internationale, au
soulevement du peuple syrien, mais aussi des autres peuples arabes. Les
puissants de ce monde enferment les peuples dans des labyrinthes dont ils
sont forcés de chercher 1’issue leur vie durant. La fabrication des
“questions” est leur meilleur moyen de les controler.

Faut-il énumérer ceux qui ont fabriqué la question syrienne ? La Russie,
vieille prison des peuples ; les Etats-Unis, qui détiennent les clés de la
prison moyen-orientale ; les deux théocraties, iranienne et saoudienne, qui
regorgent de rancceur autant que de pétrole, sans oublier le petit Qatar qui se
démene pour étre grand ; la Turquie, la grande héritiere de la question
d’Orient, et deux héritiers de second rang, le Liban et la Jordanie ; les
républiques et les monarchies européennes qui ne s’intéressent qu’aux
“minorités” ; Israél, qui intervient quand bon lui semble et avec lequel
Américains et Russes coordonnent leurs mouvements ; enfin les deux
acteurs du monde souterrain, les groupes djihadistes d’un c6té, manipulés
par les services de renseignement du monde entier, et, de 1’autre coté, ces
meémes services qui menent leur propre djihad... Tout cela pour un pays qui
a payé son di pour la solution sioniste de la question palestinienne, et qui
est lui-méme un avatar de la question d’Orient.

La question syrienne nous informe donc sur 1’état du monde, un monde
qui s’enfonce dans une crise qui menace d’une guerre civile internationale.
La prévenir exige la création de nouvelles institutions internationales
fondées sur la responsabilité de tous envers tous, pour remplacer ce Conseil
de sécurité oligarchique, foncierement injuste et qui a largement montré
qu’il était caduc.

Ce principe, la responsabilité universelle, géré par de nouvelles
institutions, est le seul a pouvoir sauver la démocratie. Quand la démocratie
est interdite a un peuple, comme c’est le cas en Syrie, elle est trahie et
bafouée dans son principe méme partout ailleurs. Si elle n’avance pas, on
risque de retomber dans son contraire, et de voir s’étendre le modele des
gated communities (résidences fermées) aux FEtats riches et puissants, qui



édifieraient de hauts murs pour se défendre des “barbares” — comme le font
déja certains pays européens face aux réfugiés syriens.

Istanbul, novembre 2015



LA REVOLUTION DES GENS ORDINAIRES :
QUESTIONS MORALES, CULTURELLES ET POLITIQUES?

Damas, juin 2011

La révolution populaire syrienne constitue une expérience hors du commun
pour des centaines de milliers de Syriens, une épreuve aussi bien morale
que politique, un renouvellement psychique autant qu’un changement
social. C’est une insurrection contre soi et une révolution contre ce qui est.

Défiant les dangers de détention, de torture et de mort, des jeunes et des
moins jeunes, des femmes et des hommes, bouleversent leurs vies et se
renouvellent a travers la participation au mouvement de protestation. Ils
sortent plus forts de cette expérience, plus courageux et plus entreprenants.
Ainsi, ils se respectent eux-mémes davantage. Seul celui qui participe a la
protestation accede a cette condition. Deux générations n’ont pas eu cette
possibilité, avec cette ampleur. Par I’implication dans ce risque collectif et
coliteux, ces nouveaux Syriens développent un esprit d’altruisme et de
solidarité sans pareil dans I’histoire des deux générations précédentes. Par
leur sacrifice pour un objectif collectif, ils se liberent a la fois de la peur et
de I’égoisme. Cette expérience, le plus souvent dangereuse et dramatique,
est susceptible de s’enraciner dans la mémoire nationale pour des
générations.

Il est donc approprié de parler d’une révolution, puisque beaucoup de
Syriens changent eux-mémes en profondeur en luttant pour transformer leur



pays et libérer leur peuple. Pour cette raison, il sera, sans doute, difficile de
les mater et de les faire taire définitivement.

Pendant quarante ans, le régime en place a imposé aux Syriens une vie
étriquée, sans élan de courage, sans renouvellement et sans joie. Une vie
dénuée de toute dimension morale, spirituelle ou esthétique. Dans ce désert
spirituel, la religion a été un recours, unique refuge contre le pourrissement
d’une vie ou seuls comptaient le pouvoir et 1’argent.

Aujourd’hui, la révolution procure de nouvelles expériences aux Syriens.
Elle est démocratique dans ce sens ou les participants s’y engagent
volontairement. Cela ne s’était jamais produit sous le régime du Baath.

Grace aux progres technologiques, la distance s’est réduite entre les
activités du terrain et leur couverture médiatique. On a vu apparaitre de
nouvelles formes d’organisation et de gestion, plus démocratiques, plus
proches du mouvement social et basées essentiellement sur les nouveaux
moyens de communication : le téléphone portable, les séquences vidéo
diffusées sur Internet et les réseaux sociaux. En se substituant aux
journalistes, frappés de I’interdiction de rapporter librement les faits, les
jeunes révoltés ont assuré une couverture intensive des événements.

Chaque activiste est doublement créateur d’une nouvelle réalité : il le fait
une fois en sortant dans la rue pour défier et changer le pouvoir tyrannique
qui représente dorénavant le passé, et une deuxieme fois en témoignant par
un document de cette nouvelle réalité. Ce faisant, il transforme son vécu en
une réalité commune qui atteint les différents créneaux médiatiques et il
apporte une (relative) caution a ce mouvement protestataire. Il s’adresse a
1’opinion publique du pays mais aussi du monde, il attire plus de sympathie,
aussi bien syrienne qu’arabe et mondiale. Faute de ce “systéeme nerveux”
(les jeunes qui couvrent les différents points du mouvement), la révolution
aurait été isolée et par conséquent facile a broyer par le régime.



Grace au téléphone portable, cette activité est en train de constituer une
mémoire objective de la révolution. Elle construit des archives visuelles
colossales qui sont en soi une immunité supplémentaire contre 1’oubli, car
la mémoire verbale, bien qu’essentielle dans la mémoire collective, est
toujours plus fragile que la mémoire visuelle. Le téléphone portable ainsi
que les pages personnelles sur Facebook ont joué un role unique dans la
genese des individualités et des subjectivités indépendantes. Une fonction
démocratique qui a pu élargir la possibilité de participer a la production des
informations et a la conception d’un espace public différent, “virtuel” et
inaccessible a la colonisation du régime. Un réle de communication qui
permet de nouveaux rassemblements difficiles a disperser, sans compter son
importance dans la construction d’une mémoire de la révolution et la
création d’un journal dans lequel I’histoire est quotidiennement consignée.

Outre les archives visuelles, les témoignages écrits se multiplient, rédigés
par un grand nombre de participants directs au mouvement. En protégeant
la mémoire collective contre la confiscation et 1’oubli, la documentation
photographique a également assuré une grande victoire dans la bataille
médiatique.

Le régime syrien ne dispose pas de la moindre crédibilité ni du
dynamisme qui caractérisent la couverture médiatique de la révolution, peu
cotiteuse financierement mais dont le coiit humain est tres élevé. En soi,
cela a fondé une supériorité morale : ceux qui sacrifient leurs vies ne sont
pas comparables a ceux que les Egyptiens appellent le “parti du canapé”,
qui suivent le cours de la révolution assis en face de leurs écrans, ni aux
chabbitha des médias ou aux idéologues qui vénerent le régime et lui
cherchent des justifications, ni évidemment a ses grands ou petits tueurs.

Le courage et les sacrifices des révolutionnaires constituent une épreuve
nationale fondatrice, une expérience qui rénovera le pays en profondeur. Un
régime qui mene une guerre contre les populations qu’il gouverne ne
réussira jamais a en mener une contre leur mémoire. Méme s’il peut les
réprimer par la force, ce n’est qu’une séquence d’un long conflit dans lequel
les Syriens auront acquis une expérience exceptionnelle, des bases sur
lesquelles ils s’appuieront dans leur lutte pour leur libération.



Aujourd’hui, il existe deux forces en Syrie : le régime et le soulévement
populaire, que j’appelle I’“intifada”.

La premiere possede les armes, 1’argent et la peur mais est dépourvue de
tout sens. La deuxieme possede le défi et le gofit de la liberté. L’intifada est
I’incarnation de [D’altruisme extréme : le sacrifice. Le régime est
I’incarnation de I’égoisme extréeme qui pourrait mener a la destruction du
pays pour faire survivre une clique médiocre aux plans intellectuel,
politique et éthique. L’intifada est une révolte morale et politique, elle
produit la plus grande rupture dans I’histoire contemporaine de la Syrie
depuis I’indépendance. Le régime, lui, est en guerre contre la société
syrienne ; pour qu’il survive, il faut que la société soit malade, divisée et
dépourvue de confiance en elle-méme.

L’intifada nomme, le régime anéantit les noms. Ce dernier impose a tout
le pays un seul et unique nom, Al-Assad. Les rues sont a son nom, les
places, le plus grand lac du pays, 1’hopital de Damas, la bibliotheque
nationale et la Syrie elle-méme sont a son nom. La révolution nomme ou
plutot ressuscite les lieux : Deraa (Jasem, Nawa, Dael, Inkhel) ; Damas
(Kanaker, Douma, Harasta, Midan, Barzeh, Rukin Eldin, Mouaddamiyé,
Al-Tall, Kisweh, Qatana, Jdaydet-‘Artouz) ; Homs (Bab al-Sibaa, Bab
Dreb, Al-Waer, Al-Rastan, Talbisa, Qusayr) ; Hama (Al-Hader, Al-Souq, la
place Al-Assi, Salamieh) ; Idleb (Ma’arrat al-Nu’man, Jisr al-Shughour,
Binnech, Khirbet al-Joz, Jabal al-Zawiya) ; Alep (I’université, Sayf al-
Dawla, Saladin, Al-Sakhour, Ein Arab, Tal Rifaat, Manbej, Al-Bab) ;
Hasakeh (Qamishli, Ras al-‘Ayn, Dirbasieh) ; Lattaquié (Al-Slaybeh, le
camp palestinien Al-Raml, Al-Kantouri, Jableh) ; Tartous (Banyas, Al-
Bayda) ; Raqqa (Tabga) ; Deir ez-Zor (Mayadin, Al-Boukamal, Al-
Quryeh)...

Elle baptise les jours, notamment les vendredis : “vendredi Saint”, par
allusion au vendredi qui a précédé Paques, vendredi Azadi (“liberté” en



kurde), vendredi de Saleh al-‘Ali (un résistant alaouite au mandat francgais
en Syrie), vendredi “Dégage !”. Elle libére le nom du pays. Dorénavant la
Syrie n’est plus la Syrie d’Al-Assad ou du Baath.

En nommant et en ressuscitant les noms, 1’intifada se fait créatrice de
subjectivités, d’initiatives et d’actions libres, alors que le régime a tout fait
pour réduire la Syrie et les Syriens a des objets soumis a une seule et unique
subjectivité libre : Al-Assad.

L’intifada dévoile la richesse longtemps occultée de la Syrie, sa richesse
sociale, culturelle et politique, la richesse de ses enfants dont les traits ont
été effacés. Elle leur donne la parole : ils crient, protestent, se moquent,
chantent et reprennent I’espace public ou plutot le liberent d’une occupation
quasi totalitaire.

A travers I’acte de nommer, les Syriens regagnent la maitrise de leurs
propres vies et leur environnement ; ils relatent leurs histoires et restaurent
leur langue en exprimant des émotions vives et extrémes.

La politique de Bachar al-Assad, celle de la “modernisation et du
développement”, se base essentiellement sur le renouvellement des outils et
des appareils (nouvelles voitures, centres commerciaux, hotels et restaurant
luxueux, banques, écoles et universités privées pour 1’élite du pays), mais
sans contenu humain ou politique d’intérét général. Rien en matiere de
droits politiques, de libertés publiques, de solidarité sociale, de culture.
Bien au contraire, la solidarité sociale et nationale entre les Syriens s’est
gravement délitée. Les dimensions émancipatrices de la culture se sont
effacées en faveur des idéologies sectaires et fanatiques, portées de surcroit
par des intellectuels réputés.

Cette combinaison entre un régime politique suranné et inhumain d’un
coté et une vitrine matérielle brillante de 1’autre est la marque de fabrique
du systeme en place. Cela fait de lui plus qu’un régime politique
autoritaire : il s’agit d’un systeme social, politique et intellectuel basé sur la



discrimination presque raciale par le monopole du pouvoir et de la richesse
nationale. Ce monopole est une des raisons majeures de la protestation
populaire et explique pourquoi celle-ci a débuté dans les régions
périphériques et rurales du pays et les banlieues. La libéralisation
économique qui a eu lieu il y a quelques années a engendré un modele de
développement favorable aux grandes villes au détriment de la province,
aux centres au détriment des quartiers “périphériques” et a de nouvelles
banlieues riches au détriment des anciennes banlieues populaires, vers
lesquelles on a expulsé la population déclassée, qui a subi les conséquences
désastreuses de ce “développement” libéral autoritaire.

Marginalisées, ces zones ont vu grimper le taux de chémage en raison du
changement de la nature de I’offre (utilisation des nouvelles technologies,
langues étrangéres). Cela s’ajoute au recul du role social de I’Etat et a la
transformation de ses représentants locaux en notables fortunés et arrogants,
gouvernant la population tels des émissaires étrangers n’ayant ni respect ni
sympathie a son égard. Le cousin germain du président, ‘Atef Najib, qui
avait arrété puis torturé les enfants de Deraa juste avant le déclenchement
de l’intifada, puis suggéré a leurs peres que ses hommes en fassent de
nouveaux a leurs épouses s’ils étaient impuissants, est 1’exemple type de
I’homme de pouvoir brutal, inhumain et bénéficiant d’une impunité
absolue.

Certains intellectuels ont contribué a entretenir cette situation en
défendant une approche autoritaire de la laicité qui se contente de réduire le
role de la religion dans la vie publique sans se prononcer sur le systeme
politique et les élites qui en tirent profit. Cette approche aristocratique et
mensongere de la laicité a justifié la conduite brutale et méprisante du
pouvoir a I’égard des classes populaires et la suppression des garde-fous
éthiques et intellectuels censés protéger la vie de la majorité. Sans compter
la dérive vers un culturalisme quasi raciste (le racisme étant une idéologie
de classe et non d’identité, pour reprendre Benedict Anderson). Certes,
‘Atef Najib n’est pas un lecteur assidu d’ Adonis, Georges Tarabichi ou Aziz
al-Azmeh. Néanmoins, ces auteurs ont involontairement contribué a lever
les barrieres symboliques, morales et intellectuelles qui auraient pu
empécher 1’émergence d’ogres de son espece.



Au final, on peut dire que la révolution syrienne a éclaté contre une
modernisation économique libérale privilégiant les riches, contre une
modernité sans contenu émancipateur, se limitant au secteur bancaire, aux
universités privées et aux voitures de luxe. C’est une révolution contre un
régime qui a fait de “modernisation et développement” une doctrine
masquant la relation privilégiée et illégitime entre le pouvoir et 1’argent.
C’est une révolution contre les riches qui ont pillé le pays du temps du
socialisme baathiste avant de devenir les seigneurs de 1’économie libérale.
Et contre les idéologues qui ont fait de la “modernité” une nouvelle
religion...

Le caractere traditionnel du principal milieu social de la révolution pose une
question d’ordre politique et idéologique sur la relation entre cette base
sociale et la démocratie.

Dans la “Syrie d’Al-Assad”, ce milieu subit une persécution politique,
une spoliation culturelle et une exploitation économique. Cela en fait un
prolétariat qui a tres peu a perdre dans une révolution et beaucoup a gagner.
Sa participation massive et courageuse au soulevement le réhabilite
culturellement et le libere politiquement, ce qui rééquilibrerait dans une
certaine mesure le rapport de force social et économique.

En réalité, ce qui est qualifié de “traditionnel” est le produit d’une
exclusion de la vie publique et de la dégradation des conditions de vie, avec
un penchant local systématique pour une plus grande autonomie. Il n’y a
rien de traditionnel dans ce “traditionalisme” qu’il faut placer dans son
contexte politique, semblable par ses effets au colonialisme. Ce milieu était
en train de changer jusqu’aux années 1970, lorsque le déclin des conditions
économiques, 1’effondrement de 1’enseignement public et I’isolement
politique I’ont figé dans le sous-développement et 1’exclusion.

Contrairement a ce que propage une certaine culture politique
“moderniste”, plus les milieux locaux se renforcent et plus ils constituent un



rempart contre la tyrannie et un soutien potentiel a la démocratie. Une plus
large autonomie et une décentralisation seraient souhaitables sur le plan du
développement administratif et politique. Le centralisme excessif
constituait un frein a 1’évolution, une source de paupérisation sociale et
culturelle et une assise pour la dictature.

Comment des lors ne pas comprendre que la révolution ait pu constituer une
expérience de réinvention de soi pour des centaines de milliers de Syriens
issus des milieux “traditionnels”, ces territoires naturels de la révolution ?
La “tradition” est-elle compatible avec la réinvention de soi ? N’est-elle pas
un modele idéal donné que I’on doit imiter et s’approprier ? Si I’on se pose
ces questions, c’est que nous nous attachons encore a une représentation
idéologique du “traditionnel”, lui opposant une modernité dépourvue de
toutes pratiques émancipatrices.

La révolution syrienne rassemble divers milieux locaux qui se révoltent
contre les privations et I’intrusion brutale des services de sécurité dans leurs
vies et réseaux de solidarité. Elle mobilise aussi des individus modernes,
éduqués et cultivés, des hommes et des femmes aspirant a la liberté et a
I’autonomie individuelle. Ce qui relie ces deux catégories est leur
attachement au travail comme moyen de subsistance, mais aussi comme
boussole morale dans leur vision du monde. Elles constituent ensemble la
société syrienne “publique”, par opposition a celle, “privée”, qui se définit
par le pouvoir, I’argent ou par une prétendue distinction culturelle et
intellectuelle.

La liberté que défendent et pour laquelle se sacrifient des jeunes,
croyants et non croyants, de la classe moyenne éduquée et de ses franges les
plus défavorisées, signifie pour eux la reconstruction du régime politique et
éthique autour de la valeur du travail. Une valeur radicalement opposée a
celles du pouvoir et de ses alliés...



Mais pourquoi réclamer la liberté en premier lieu et non la justice,
comme le suppose 1’attachement au travail comme valeur éthique majeure ?
Cela est probablement di au despotisme politique, qui a abaissé la valeur
matérielle et symbolique du travail, méprisé la société du travail et réduit
son poids politique. La primauté du mot d’ordre de “liberté” indique tout
simplement que I’on est convaincu que la justice dépend de I’élimination de
la tyrannie.

C’est probablement un pas vers la restructuration du systeme des valeurs
dans notre culture, placant la liberté au rang le plus élevé et en faisant un
préalable de la justice.

On constate par conséquent, en considérant les composantes de la
révolution dans leur diversité, que ce qui les distingue I’une de 1’autre est
beaucoup moins important que ce qui les sépare des nouveaux féodaux, qui
possedent, regnent et ne travaillent pas.

Est-il possible que 1’évolution politique en Syrie dérive apres les Assad vers
une “tyrannie de la majorité” ? Doit-on s’attendre a une tyrannie islamique
hostile aux minorités religieuses, principalement chrétiennes, ou a une
tyrannie sunnite opprimant les alaouites, les druzes, les ismaéliens et les
chiites ?

Cette crainte n’a pas de fondement dans I’histoire contemporaine de la
Syrie. Avant ’ere baathiste, la tendance générale était a la réduction des
disparités matérielles et politiques entre les différentes composantes de la
population et non a leur aggravation. Le Baath lui-méme, y compris
I’emprise des Assad, n’aurait pas été possible sans cette évolution. Avant
leur marginalisation par le systeme totalitaire du parti unique, les partis
politiques actifs assuraient 1’accessibilité de I’espace public a des individus
issus de tous les milieux religieux, confessionnels et ethniques. Les
courants nationalistes et communistes offraient a la société des alternatives
a ses divisions communautaires. Il est connu que le parti Baath comprenait



des chrétiens, des musulmans sunnites, alaouites et bien d’autres. Le parti
communiste a rassemblé, en plus des Arabes, des Kurdes, des Arméniens et
des juifs. Quand toutes ces structures ont été détruites, les gens n’avaient
plus comme recours que leurs références traditionnelles.

Ajoutons que cette destruction durant le long regne de Hafez al-Assad
s’est accompagnée de 1’assujettissement de 1’armée, dont le caractere
national a totalement disparu, ainsi que des universités et des syndicats, qui
ont perdu toute autonomie.

Ceux qui connaissent la société syrienne savent tres bien qu’on peut
définir les musulmans sunnites uniquement par défaut. Rien ne les unit a
part le fait qu’ils ne sont ni chrétiens ni alaouites ni druzes ni ismaélites ni
chiites. Cela ne plait guere aux islamistes, qui cherchent a se faire les
représentants naturels des sunnites, ni a d’autres fanatiques de toute
confession qui ne se distinguent en rien des islamistes.

La seule question pertinente est donc la suivante : qu’est-ce qui justifie
que la mise en garde contre la tyrannie de la majorité prévale sur la
dénonciation d’une tyrannie effective qui dure depuis des décennies ? C’est
probablement le dogme du modernisme qui identifie la modernité a
I’Occident et qui a hérité de 1’hostilité “occidentale” classique (judéo-
chrétienne et libérale démocrate laique) a 1’égard de 1’islam. L’intérét
excessif porté aux minorités, et aux seules minorités, n’a pas d’autres
raisons.

Résister a toute éventuelle islamisation de nos révolutions actuelles et a
toute islamisation de nos sociétés post-révolutionnaires serait plus aisé si
I’on dissociait cette contestation de toute hostilité vis-a-vis de I’islam en
tant que tel. Il n’y a rien de démocratique ou de libérateur dans cette
hostilité. Au contraire, elle est foncierement rétrograde et raciste. Un
véritable démocrate laique ne peut logiquement pas étre partisan de ce
courant essentialiste qui s’est développé en force dans les années qui ont
suivi le 11 septembre 2001.



Est-il possible que le dernier mot en Syrie de I’aprés-Baath revienne a
I’islam politique ? En Tunisie, les islamistes de la mouvance des Freres
musulmans sont plus forts que jamais depuis 1I’indépendance, il y a soixante
ans. En Egypte, ils ont I’ambition de gouverner. Rien ne laisse supposer
qu’ils ne seront pas dans la méme disposition en Syrie. Mais cela n’est pas
nouveau, et n’est pas plus grave que les dictatures personnelles ou
familiales.

Il n’est sans doute pas facile d’intégrer les islamistes dans un systéme
politique démocratique, mais chaque fois qu’ils ont été exclus de la vie
politique les conséquences ont été catastrophiques, et la ou ils ont été
persécutés (I’Egypte, la Tunisie, la Syrie et la Libye), nombre de militants
appartenant a d’autres courants politiques ont subi le méme sort. Le fait est
que le despotisme, en réprimant toutes les forces politiques qui le contestent
pacifiquement, engendre Ilui-méme des islamistes fanatiques qui lui
disputent le pouvoir et cherchent a imposer a la majorité de la population
leurs aberrations religieuses, morales et culturelles.

L’apparition légitime des islamistes sur la scéne sociale et politique dans
nos sociétés en mouvement pourrait exacerber les conflits politiques et
idéologiques. Elle devrait cependant inciter les opposants a 1’éventuelle
tyrannie des islamistes a marier démocratie et laicité. La dissociation de ces
deux valeurs durant la derniere génération avait disqualifié la démocratie,
corrompu la laicité et servi les juntes au pouvoir.

Qu’attendons-nous de la révolution syrienne ?

La réponse a cette question est importante afin d’éviter I’exces
d’optimisme et, par la suite, d’ameres déceptions. Croire qu’une démocratie
stable pourrait s’instaurer des les premieres années qui suivront le
changement politique serait d’un optimisme exagéré. L’essentiel est de
créer les conditions favorables a des réformes qui répondraient
progressivement aux aspirations des Syriens. La Syrie de 1’apres-Baath doit



relever des défis colossaux : reconstruire I’Etat et la société, et réconcilier
les Syriens entre eux en se basant sur le principe de citoyenneté. La Syrie
sera sur la bonne voie quand elle parviendra a se maintenir comme Ftat-
nation, a inventer des mécanismes et des processus d’auto-changement et a
rompre avec le régime de la guerre intestine permanente.

Une fois la victoire acquise, il sera urgent de réformer 1’enseignement, la
justice, 1’administration, et de refonder le systeme politique sur de
nouvelles bases. On devra restructurer 1’appareil sécuritaire, repenser les
médias et reconstruire 1’armée pour qu’elle ne soit plus I’armée d’un parti
mais de la nation.

Du déblayage des ruines laissées par le Baath jusqu’a la construction du
pays sur des bases saines, une tres lourde charge pese sur les épaules de la
jeunesse. Cette génération qui avance a grands pas en payant le prix
exorbitant de sa réappropriation de la politique, et de la vie.



LLES CHABBIHA ET LEUR ETAT

Damas, septembre 2011

Le mot chabbiha est entré dans I’usage commun depuis que ceux qu’il
désignait ont occupé les rues syriennes comme des démons, effrayants,
haineux, assassins, rivalisant d’obscénité. Il était jusqu’alors inconnu hors
de la Syrie et peu connu en Syrie méme. Tres vite, il fut intégré dans la
famille des mots apparentés pour qualifier les nervis du régime, au moment
ou les jeunes opposants s’étaient nommeés par dérision les “infiltrés®”.

La signification de chabbiha s’est ensuite élargie a toute forme de soutien
au régime ou de trahison de 1’éthique révolutionnaire ou civique.
L’écrivaine syro-britannique Rana Kabbani a utilisé pour la premiere fois
I’expression “chabbitha de la plume” pour qualifier certains écrivains
occidentaux pro-régime, tandis que Bernard-Henri Lévy a recu le titre de
“chabbih de la philosophie” ! Plus tard, on a dénommé “chabbiha de la
révolution” ceux qui se disaient partisans de la révolution sans cesser d’étre
hypocrites ou hargneux.

L’origine du mot n’est pas claire : serait-il dérivé de ashbdh, qui signifie
“fantomes”, du fait que les chabbiha sont des hors-la-loi et agissent dans
I’ombre, aux sens propre et figuré, et qu’ils apparaissent et disparaissent
furtivement ? Ou alors fait-il référence aux véhicules Mercedes “Fantome”,
non identifiables car dépourvus de plaques d’immatriculation, appréciés et
utilisés par les plus grands chabbiha ? Sinon peut-étre a la “reconduite des
prérogatives, leur élargissement et leur expansion””’, comme quand un
prisonnier est plaqué debout contre une planche, les bras ouverts, puis

“rallongé” de force...




Il est probable que le terme chabbiha est entré dans le langage parlé syrien
durant la seconde moitié des années 1970, a la suite de 1’intervention
syrienne au Liban en 1976, en raison de la contrebande qui s’était
développée entre la Syrie, au systeme économique verrouillé, et son voisin
laxiste. Son usage se répandit davantage durant la crise nationale majeure
des années 1980. Depuis lors, et jusqu’a la mi-mars 2011, date du
déclenchement de la révolution syrienne, la dénomination s’est circonscrite
a de jeunes hommes de la région littorale, alaouites de naissance, dont les
chefs appartenaient a la dynastie des Assad, et plus tard aussi a des familles
alliées, telles que les Dib ou les Makhlouf (les cousins maternels des
enfants de Bachar al-Assad). Ils étaient impliqués dans la contrebande
d’électroménager, de tabac, de drogue, d’alcool, de vestiges archéologiques,
etc., et pratiquaient le racket. Ils étaient connus pour leur cruauté, leur
rudesse et leur subordination aveugle a leurs supérieurs, qu’ils appelaient
mu’allem® (maitre) ou “oncle?”. En cela ils étaient proches des organisations
de la Mafia. Ils étaient évidemment connus des institutions du
gouvernement central, qui fermaient les yeux sur leurs pratiques, ainsi que
des autorités locales, qui leur garantissaient une totale impunité. Elles
n’osaient méme pas se défendre en cas de conflit d’intéréts'®.

Dans les années 1980, les chabbiha de la ville cotiere de Lattaquié
agissaient en toute impunité. Ils s’amusaient, par exemple, a forcer les
clients d’un café a se jeter a plat ventre sous les tables, une scene dont a été
témoin et victime le regretté philosophe Elias Morkos (1928-1991). Ils ont
un jour froidement abattu un jeune homme qui ripostait aux humiliations
d’un chabbih®. Ils extorquaient les biens des citoyens sous la menace,
arbitraient des conflits et tranchaient naturellement en faveur du plus
offrant. Le viol des jolies jeunes filles était 1’une des spécialités de leurs
chefs!2,



Parmi les victimes des chabbiha, il y avait de nombreux alaouites. On
raconte qu’au début des années 1990, une jeune femme nommée Hala Akel
a été enlevée, violée, tuée puis jetée devant le domicile de sa famille. Dans
la méme période, le professeur d’université Samir Ghafar a été assassiné car
il refusait de donner “un petit coup de pouce” a une étudiante proche d’un
grand chabbih. Comme les chabbiha vivaient dans des quartiers alaouites et
mixtes, leurs premieres victimes étaient leurs voisins. Par exemple, le grand
chabbih Abi Ramah ridiculisait les habitants de son quartier a Lattaquié en
fermant son acces pour en faire une aire de jeux pour ses enfants et y
dresser une tente pour recevoir ses acolytes.

Le trait premier du phénomene des chabbiha est leur proximité avec les
services de sécurité du régime. Cela est d’abord dii a la consanguinité entre
leurs chefs et le président lui-méme, d’ailleurs nommé “maitre”, ensuite a
leurs agissements similaires en matiere de taballi (calomnie) et de salbata
(exaction)*. Ce dernier mot renvoie a une pratique du pouvoir dans la
“Syrie d’Al-Assad” faite de salb (pillage), de labt (piétinement) et de
tasallot (asservissement). Quant au taballi, il s’agit de 1’accusation
mensongeére d’avoir insulté le président ou dénoncé le confessionnalisme®.
A partir de la deuxiéme moitié des années 1970 et durant toute une
décennie, les Brigades de la défense étaient en fait une milice de hors-la-loi
financée par I’argent public. Jusqu’en 1985, leur chef, Rifaat al-Assad (le
frere de Hafez), était un chabbih au plein sens du terme. Un homme
vulgaire, grossier, violent, cupide et débauché dont la cruauté et la
corruption étaient sans limites. Il détenait en grande partie le monopole de
la contrebande des antiquités. C’était un homme impulsif, contrairement a
son frere, calculateur et patient. Rifaat a été I’acteur principal du massacre
de Hama en 1982, et deux ans plus tot de celui de la prison de Palmyre.
Quant a Hafez, il “excellait” en tout. La preuve en était la torture sauvage



des prisonniers politiques islamistes durant une vingtaine d’années, dans la
prison de Palmyre.

Du moment ou la priorité ultime du régime était sa pérennisation, la
suspicion et la méfiance vis-a-vis de tout le monde étaient un dogme des
services de renseignement. A cela s’ajoute le récit de victimisation répandu
dans les milieux alaouites, d’ou est issue la majorité des chefs du
renseignement et de la sécurité. Ces derniers sont haineux et revanchards
vis-a-vis des opposants, y compris alaouites, et de la société dans son
ensemble. En période de tensions, il n’est pas surprenant qu’ils se
comportent comme des chabbiha. Les Syriens et ceux qui s’intéressent a
eux ont eu a regarder des vidéos montrant des groupuscules sécuritaires en
train de mener des expéditions punitives de type colonial ou rappelant celles
des milices confessionnelles durant les guerres libanaise et irakienne. La
scéne filmée au village Al-Bayda est la plus célébre® mais il y en a d’autres
qui montrent des chabbiha armés vétus de 1’uniforme militaire forcer un
homme a scander : “Il n’y a d’autre dieu que Bachar? !”, ou en enterrer un
autre vivant alors qu’il s’entétait a crier : “Il n’y a d’autre dieu que Dieu!® !”

Dans la perception des chabbiha se mélent quatre éléments
caractéristiques. Le premier est la consanguinité avec les dirigeants, le
deuxieme 1’hostilité a I’égard de la société qui prédispose les chabbiha a
sévir avec une extréme violence, organisée ou non. Cette hostilité provient
de vieux griefs contre 1’ordre social, répandus dans les catégories
marginalisées et chez les minorités — qui auraient pu avoir un contenu
démocratique mais qui se sont transformés durant 1’ére Assad en une
pulsion agressive, conservatrice, au service du despotisme. La troisieme
caractéristique des chabbiha est ’allégeance personnelle a leurs chefs, ce
qui assure leur cohésion, et la quatrieme, 1’intérét financier, car la majorité
des chabbiha sont impliqués dans des opérations de contrebande!®. On
disait couramment que la passion des chabbitha pour les Mercedes
“Fantome” s’expliquait par le coffre spacieux de ces voitures pouvant
contenir une quantité importante de marchandises ! Et on savait qu’elles
étaient volées au Liban et qu’elles étaient, malgré leur fabrication récente,
dans un piteux état en raison du mauvais traitement qui leur était infligé par
les chabbiha.




Les grands chabbiha usent de la force pour accaparer des privileges ou
des “fiefs” générateurs de gros revenus : les ports par exemple. Rifaat al-
Assad possédait un port privé a Lattaquié, qui n’a été fermé qu’en 1984 a la
suite du différend apparu entre lui et son frere. Tandis que leurs chefs
jouissent de fortunes colossales, les chabbiha ont des revenus limités et
manquent de qualifications leur permettant de vivre autrement que par des
pratiques mafieuses. Il est probable que la raison du faible degré de
développement de la zone littorale est d’avoir considéré ses habitants, en
particulier les alaouites, comme un vivier de gros bras peu qualifiés et préts
a la défendre jusqu’au bout. C’est une véritable “force de pouvoir” (par
référence a 1’expression “force de travail”) disponible a bon marché. Le
chabbih type est quelqu’un de tres peu éduqué, provenant d’un milieu
social marginalisé et pauvre. Il est le plus souvent robuste, musclé, le crane
rasé, barbu et de noir vétu?. Mais de nos jours, avec I’extension du
phénomene des chabbiha, il n’y a plus de signes aussi marquants, sinon le
port d’armes a feu et autres matraques électriques.

Le confessionnalisme est sans doute un moyen politique approprié dont
se sert le régime pour mobiliser ses partisans sans qu’ils aient
nécessairement un intérét matériel direct a le soutenir. C’est précisément ce
qui en fait un phénomene dangereux et irrationnel. Les pauvres et les
démunis deviennent des nervis féroces au service des nantis qui les
méprisent.

Mais le confessionnalisme n’est qu’un élément parmi d’autres qui
facilitent la dépendance personnelle. Plus tard, le phénomene des chabbiha
s’est répandu hors de son berceau originel pour toucher tout un monde de
favoritisme et de clientélisme.

Les chabbiha sont d’une loyauté sans faille a 1’égard du président et du
régime. Ce dernier n’est jamais entré en conflit avec eux sauf dans de tres
rares circonstances, par exemple lorsque Bassel al-Assad, le fils ainé de



I’ancien président, a mené une campagne contre certains d’entre eux dans
les années 1990. Il était alors le successeur désigné de son pere et devait
faire preuve d’autorité. Certains ont été arrétés et leurs chefs sommés
d’avoir un peu de retenue dans leurs relations avec la société. Il n’en reste
pas moins que le régime n’a jamais éradiqué ce phénomene ni manifesté
une quelconque volonté d’y parvenir, méme s’il y eut parfois des conflits
d’intéréts entre tel appareil du régime et les chabbiha. En 2006, le cousin
germain de Bachar, Namir al-Assad, et ses sbires ont été déplacés de la
prison de ‘Adra a celle de Saydnaya, mais ils agissaient en chabbiha a
I’égard des autres prisonniers sans que personne n’ose intervenir=.

Si les chabbiha se sont maintenus, ce n’est certes pas a cause de
I’impuissance du régime a les mater mais parce qu’ils lui ressemblent et lui
sont structurellement liés. Ils sont 1’autre visage, 1’inconscient sombre du
régime, dans sa brutalité, sa violence aveugle et scabreuse. C’est la cruauté,
les liens de parenté et le despotisme entremeélés.

Cet inconscient politique s’est révélé avec force lors de I’essor de la
révolution et la régression manifeste de I’idéologie proclamée du régime,
nationaliste arabe et socialiste, mais aussi la remontée en surface de ses
instincts criminels profonds. Il est alors apparu que les chabbiha étaient une
armée de réserve, disposée a tout moment, pour de faibles gains et avec
beaucoup d’ardeur, a le défendre quand il est menacé#.

L’Etat avait intégré le tachbth (comportement des chabbiha) comme un
élément de sa structure, en particulier au sein des services de sécurité qui le
pratiquaient en tant que violence organisée et légale. Mais il est difficile de
qualifier cette violence de violence d’Etat, ou de considérer la prison de
Palmyre comme une prison “classique”. En réalité, les services de sécurité
sont davantage une armée d’occupation. Avec un dédain a la limite du
racisme, ils paralysent la société et rendent impossible tout mouvement de
contestation, sauf quand il prend la forme d’une révolution telle que celle
que nous vivons aujourd’hui. Avec sa férocité barbare, son opacité et son
arbitraire, la prison de Palmyre a été une usine a fabriquer de la terreur
nationale deux décennies durant.

Dans son livre Haywanat al-insan (L’ Animalisation de 1’humain), le
regretté Mamdouh ‘Udwan souligne le lien organique entre les chabbiha et



le régime a travers cette anecdote : Un homme dans son véhicule rouge
attendait a un carrefour que le feu passe au vert. Le moment venu, il
démarre, tandis qu’arrive en trombe un homme a moto grillant le feu rouge
du croisement. La collision a été évitée de justesse. Alors que le chabbih
était en infraction, il se précipite en hurlant et insulte le chauffeur, et lorsque
ce dernier lui explique qu’il est passé au vert et que, selon I’expression
courante, “la voie lui appartenait”, le chabbih réplique tout de go en lui
assénant un coup de poing au visage : “Ah bon ! La voie t’appartient ? Tu
ne sais pas que tout le pays nous appartient ?” Le “nous” renvoyait a la fois
au pouvoir et a la communauté (alaouite). Ce genre d’incidents humiliants
était courant dans les années 1980, au point que 1’accent alaouite était
devenu une menace terrifiante. Il arrivait que des non-alaouites en fissent
usage pour en tirer un quelconque bénéfice.

Un des traits marquants des chabbiha est leur langage obscene et le
plaisir manifeste qu’ils éprouvent a insulter leurs victimes avec les mots les
plus grossiers. Cette violence verbale est d’ailleurs une spécificité des
services de sécurité assadiens, en particulier dans la prison de la terreur, a
Palmyre. Les geoliers étaient au comble du bonheur quand ils nous
interrogeaient sur la couleur du sexe de nos meres.

Certains geoliers simulaient verbalement des actes sexuels avec la sceur
de I’un des notres, qui était supposée étre calée contre 1’épaule de celui-ci,
témoin consentant de la scene. Le but ultime de ce genre de violation
extréme de la dignité humaine était de marquer la distance infranchissable
entre les gouvernants et les gouvernés. C’est précisément la raison pour
laquelle la revendication de la kardma (dignité), mot tant scandé dans les
manifestations, a été primordiale des le déclenchement de la révolution.

La notion de chabbiha s’est largement étendue au cours de la révolution
pour englober les milices qui ne sont pas officiellement affiliées au régime
mais qu’il utilise néanmoins pour contrer la contestation aux quatre coins



du pays. Cela a coupé le mot de son lieu d’origine et de ses liens de
parenté ! A Alep, les chabbiha proviennent de familles locales, dont la plus
connue est la famille Berri. Son implication dans tout genre de trafic :
drogue, armes, etc., est notoire. Elle entretient une relation tres étroite avec
le régime en dépit de quelques frictions de temps a autre avec
I’administration ou la police. Cette famille regne presque exclusivement sur
les quartiers périphériques. Elle se comporte avec ce qu’il faut de
“responsabilité” en choyant les représentants locaux du pouvoir.

En revanche, ceux que les chaines arabes par satellite appellent chabbiha
sont d’un autre genre. Il s’agit plutot de hors-la-loi ou de repris de justice
qui ont tissé des liens avec des officiers du renseignement et de la police,
leur offrant une part de leurs gains dans la contrebande et la prostitution et
bénéficiant en retour de leur protection. Cela n’empéche nullement de
temps a autre des arrestations et des reglements de compte, ciblant le plus
souvent les jeunes débutants, tandis que les gros bonnets jouissent
généralement de I’immunité sauf dans les cas d’extréme nécessité, quand il
faut en sacrifier un pour en sauver d’autres, plus haut placés.

Le phénomene d’origine des chabbiha et celui de ses versions plus
récentes ont ceci en commun qu’ils se caractérisent par la force des liens, la
dépendance personnelle, la famille élargie et la tribu. Cela les rapproche
également des réseaux du crime organisé actifs dans le trafic de drogue et la
contrebande. Il se dit qu’a Alep, leurs noyaux durs seraient des grandes
familles vivant en périphérie, échappant quasiment a I’autorité de ’Etat. Et
quand bien méme ce ne serait pas le cas, ces réseaux manifestent une totale
allégeance au “maitre”, a I’image des réseaux de la mafia italienne. C’est
également ce qui, d’une certaine facon, les rapproche des appareils
sécuritaires dont les dirigeants veillent au puissant lien de dépendance de
leurs subordonnés. En outre, ils rejoignent les réseaux confessionnels dans
la pratique du favoritisme interne® basé sur des liens de parenté réels ou
fictifs. Enfin, ils sont proches avant tout du régime, qui est fondé sur la
dépendance et I’allégeance au président. Celui-ci était décrit vers la seconde
moitié des années 1980 comme le “Pere-guide”, qui attendait de ses
vassaux qu’ils manifestent a son égard ce que montrent des enfants vis-a-vis
de leur pere. C’est probablement la convergence structurelle de ces



phénomenes qui les articule si bien ensemble ou les integre dans le monde
social et politique méme.

Toutefois, de la méme facon que le régime possede un noyau dur qui est
sa politique sécuritaire, les chabbiha se sont constitués autour de ce
mélange de violence et de confessionnalisme® incarné par 1’inconscient du
régime comme évoqué plus haut. Le destin des deux noyaux est beaucoup
plus lié que celui du “régime” avec 1’“Etat”, d’un coté, et encore plus entre
les chabbiha d’origine et le phénomene qui s’est répandu apres la
révolution, de 1’autre. Si le régime venait a chuter, il est fort probable que
son noyau dur se transforme en chabbiha. En d’autres termes, la violence
du régime se dépouillerait de son fin revétement officiel pour apparaitre
sous son vrai jour, chaotique et arbitraire. Ce serait la disparition de la
frontiere qui séparait jusqu’a présent les services de sécurité des chabbiha.

Est-ce que la majorité des chabbiha alaouites serait préte a défendre le
régime jusqu’au dernier souffle ? A priori, leur disposition a le faire serait
supérieure a celle de non-alaouites en raison de leur affiliation
confessionnelle. Ce qui ferait d’eux les premiers volontaires. Toutefois,
cette mobilisation dépend aussi d’un facteur économique “pragmatique”.
Nombreux sont ceux qui s’acharnent a préserver le régime, non parce qu’ils
s’identifient a lui davantage que d’autres, mais parce que sa sauvegarde est
gratifiante a peu de frais. On dit que les chabbiha toucheraient
entre 7 000 et 10 000 livres syriennes pour travailler le vendredi et au
moins 2000 livres les autres jours de la semaine®. Compte tenu de la
réduction du colit du travail en raison du caractére pacifique de la
révolution®, les choses peuvent changer si les revenus des chabbiha
baissent et que les risques augmentent. Il est trés probable que beaucoup
d’entre eux se retrouveraient au chomage®. On dit que les chabbiha
s’étaient en effet mis en greve en juillet 2011 pour cause de diminution de
leur rémunération. Certains sont méme retournés dans leurs villes et



villages d’origine sur le littoral?®. Ce qui nous autorise a considérer la
majorité des chabbtha comme un “prolétariat” de la répression qui vend sa
force aux “capitalistes” du pouvoir.

Certaines informations indiquent que le pillage des propriétés privées
dans les foyers de la révolution releve de I’autofinancement des chabbiha,
orchestré par un régime en mal de ressources. Selon un important rapport
publié en octobre par les “comités locaux de coordination” (la source
d’information la plus fiable concernant la révolution), les milices des
chabbiha a Tall Kalakh s’adonnaient systématiquement au “pillage et au vol
des biens des citoyens, tels que les bijoux®”. Quant a Rastan, le rapport
indique que les chabbiha et les services de sécurité y ont pillé des magasins
vendant toutes sortes de biens, y compris du matériel tres coliteux qu’ils ont
chargé dans leurs camions®. Les biens des citoyens volés sont considérés
par ces chabbiha comme butin de guerre. On entend aussi beaucoup parler
d’arrestations arbitraires dans d’autres régions, en particulier a Idlib, en vue
de soutirer des rancons3!.

On constate dans ce qui précede, méme s’il reste encore a faire une enquéte
de terrain, que le tachbih est une tendance inhérente a la structure du
régime. Elle refait surface chaque fois qu’il traverse une crise existentielle.
Nous 1’avons vu clairement dans les années 1980 quand le pouvoir
pratiquait le tachbih dans tout le pays. Ce phénomeéne a perduré et prospéré
a Lattaquié et s’est développé dans une moindre mesure a travers la Syrie.
On pourrait ainsi dire que les chabbiha sont le spectre accompagnant le
pouvoir assadien. Sa présence et son impact sont d’autant plus puissants
que I’on approche des véritables centres de pouvoir.

On constate en outre la corrélation directe entre les pratiques du pouvoir
et I’expansion des chabbiha. Chaque fois que le pouvoir se comporte en
chabbih public apparaissent des chabbiha privés qui lui prétent allégeance
en échange d’une liberté d’action et de certains privileges : des facilités ici



et 1la, des passe-droits, un piston dans les études universitaires®?, sans
compter les rétributions directes et les parts de butin, surtout pendant la
révolution.

Depuis le milieu des années 1990 jusqu’au début de la révolution, le
tachbih public a décliné, mais seulement pour se mettre en veille, et n’a pas
manqué de réapparaitre instantanément avec la révolution.

Si le dernier mot dans I’affrontement actuel revenait au pouvoir, le
tachbih serait aux commandes dans tout le pays. Nous serions témoins de
niveaux d’horreur et de discrimination qui dépasseraient sans doute ce que
le pays a connu dans les années 1980. Aucune sorte de “réforme” ne suivra
I’écrasement de la révolution. Ce régime est incapable de gouverner
autrement que par [I’assujettissement de ceux qui abdiquent et
I’anéantissement de ceux qui se révoltent. En finir avec les chabbiha
nécessite impérativement de venir a bout de ce régime infame.

C’est ce que résume parfaitement une banderole portée par des
manifestants de la commune de Talbisé, pres de Homs, en aofit 2011 :
“Nous voulons un Ftat séculier qui nous gouverne, et pas un Ftat de
chabbtha qui nous tue !”

Si le tachbih marque fortement le régime de Hafez al-Assad, il a en fait
apparu des le début du regne du parti Baath, en 1963. Les baathistes se sont
en effet livrés dés leur premier coup d’Etat au tachbih idéologique pour
compenser leur manque de légitimité populaire. De la surenchere a la
méfiance, des rumeurs aux fausses accusations de trahison, ils ont
délibérément provoqué un climat de paranoia afin que les gouvernés
redoutent d’étre considérés comme des conspirateurs et des traitres.

Le tachbih idéologique a été un facteur essentiel dans 1’affaiblissement
de la pensée critique en Syrie. La surenchere n’est certes pas une invention
syrienne ou proprement baathiste. Elle est due a la fragilité des forces
sociales et a leur besoin pour se revigorer de dogmes infaillibles. Mais la



surenchere et ses dérivés ont été élevés en Syrie baathiste au rang d’une
politique d’Etat et ont provoqué un décalage sans précédent entre les
discours et la réalité. Cette surenchere, notamment dans la confrontation
avec Israél, a été a 1’origine de la défaite tragique de juin 1967. Les
baathistes en ont usé et abusé dans leur approche de la question nationale
comme du socialisme, ce qui a déchiré la société syrienne, nui aux Libanais
et aux Palestiniens, et n’a pas peu contribué a la stagnation et a la régression
d’une des sociétés les plus avancées du monde arabe.

Le tachbih idéologique a endommagé le langage politique arabe. Il y a
élevé le taux de mensonge et généralisé la disjonction entre signifiants et
signifiés. Il a du coup privé le public de I’outil principal capable d’exprimer
ses soucis et revendications. Il a imposé comme seule langue juste celle du
pouvoir, concue avant tout pour déposséder les gouvernés de leur possibilité
de s’exprimer librement. C’est sans doute cette carence d’une langue pour
“dire” qui a conduit a ’engagement des corps dans une révolution. La
nouvelle opposition a enr6lé les corps dans le combat et les a forcément mis
en péril. A ce jour, il y aurait environ 5 000 corps détruits dans cet
affrontement=,

L’éloquence du verbe, reprenant assez souvent le vocabulaire du régime,
a été longtemps, pour I’opposition traditionnelle, le seul moyen de
contestation, et c’était sans doute 1’une des raisons de notre impuissance. Ce
que la majorité des opposants a subi comme sévices corporels en prison a,
en quelque sorte, éloigné leurs corps de I’affrontement avec le pouvoir. De
notre génération il ne reste que des mots. Notre opposition est un
rassemblement de fantdmes. Des ames sorties de leurs corps, qui ne font
plus le poids face a la masse musculaire et aux innombrables et
assommantes langues du régime. Et, du fait de ce caractére fantomatique,
aucune personne issue de 1’opposition traditionnelle n’a été tuée et tres peu
ont été arrétés*.

La confiscation de la langue commune incite la révolution a adopter une
langue et des mots d’ordre nouveaux, loin du jargon habituel et des clichés.
On ne peut pas se séparer du régime sans rompre avec sa langue et son
univers symbolique. Ceux qui attendent de la révolution syrienne des
positions se référant au “nationalisme arabe”, avec tout son vocabulaire



désuet, ne comprennent pas cela. Ils ne prennent pas en considération ces
deux points :

Le premier est que les slogans nationalistes du régime n’ont jamais été
que du tachbih déconnecté de la réalité. Il a suffi d’ailleurs que la Ligue
arabe suspende la participation du régime a ses réunions pour que son
arabisme tant clamé vole en éclats. Ses chaines de télévision qualifient
maintenant les membres de la Ligue d’“Arabes-Bédouins sous-développés”,
tandis que des baathistes vantent la grandeur de la “nation syrienne” qui n’a
rien a voir avec les Arabes, et que des loyalistes scandent dans les rues :
“Arabité, on t’emmerde !”

Le second point est que la révolution constitue un effort global de rupture
avec le régime, qui pourrait aboutir a une approche différente de tous les
problemes. Je dirais méme que c’est un impératif de fidélité a la révolution.

Le régime a également agi en chabbih au plan régional, ou en baltagui,
selon I’usage égyptien. Ses partisans dans la région, en particulier au Liban,
sont de vrais chabbiha, violents, corrompus, qui ont contaminé de leur
tachbih I’Ftat et la politique libanais. Il s’agit d’une reproduction a
I’identique de leur modele afin de leur garantir la méme pérennité qu’en
Syrie. L’ancien haut-commissaire syrien au Liban, le terroriste Rustom
Ghazali, en est un agent actif, et c’est dans la pure tradition dénoncée par
Orwell qu’il est devenu le chef des forces antiterroristes en Syrie...

En matiére de tachbih, les nouveaux riches qui, a partir de 2005, ont fait
leurs choux gras de I’“économie sociale de marché” sont les dignes
descendants de ceux dont le systétme économique était fondé sur la
confiscation, le pillage, le travail forcé... Leur politique dite de
“développement et modernisation” n’est qu’un subterfuge moins brutal
pour atteindre les mémes objectifs : accumuler des richesses énormes et
exercer un pouvoir total et éternel. Apres la révolution, la génération des fils



n’a pas trouvé mieux que de revenir aux méthodes expérimentées par leurs
géniteurs®.

Ces nouveaux féodaux qui dominent I’économie syrienne ont fait fortune
en pratiquant le grand tachbih, bien plus rémunérateur que celui dont vit la
majorité des chabbiha. Les petits sont des miliciens qui s’en prennent aux
opposants et tirent profit des services rendus au régime. Les grands, eux, se
servent de 1’Etat pour amasser des milliards. Ce sont eux qui gouvernent la
Syrie et affrontent aujourd’hui la révolution avec une violence inouie.

Au bout de huit mois, I’Etat des grands chabbiha ne s’est montré
aucunement disposé a renoncer a ses méthodes d’asservissement de la
population par la force. C’est un Etat qui ne négocie pas, ne fait pas de
politique et ne peut se réformer. Il est en ce sens un Ftat khaldiinien,
condamné apres I’apogée au déclin. Mais il ne durera probablement pas
aussi longtemps que les Etats d’Ibn Khaldfin, qui vivaient généralement
plus d’un siecle...

Qu’y a-t-il en commun entre toutes ces formes de tachbih ? L’usage de la
violence brute pour régner sans partage a 1’intérieur du pays et sur le plan
régional ? La surenchere idéologique déconnectée de la réalité et du
possible ? L’enrichissement illégal tiré de 1’exercice du pouvoir ? La
séparation entre les fruits du travail et le travail, entre les mots et le sens,
entre les situations acquises et les compétences ? Le tachbih est
fonciéerement une négation du travail comme source de revenu, et de la
production comme source de richesse. C’est aussi un sabotage de la
politique en tant que production de représentation et régulateur de la
relation entre les intéréts privés et 1’Etat.

Cela pose la question de la représentation en général. Celle des
gouvernés dans les instances politiques, du travail par des revenus, des
signifiés par des signifiants.



En conséquence, le tachbih est un mode de production (qui ne produit
pas de richesses mais s’en empare), un régime politique (qui ne dirige pas
mais opprime), une signification (qui n’engendre pas de sens nouveau mais
vide la langue de sa substance). C’est une production sans travail et une
gouvernance sans représentativite.

Cela impose a la révolution syrienne de repenser le travail en tant que
fondement des valeurs morales et matérielles, la juste gestion des intéréts
sociaux en tant que base de légitimité, le réel en tant que laboratoire des
concepts et des idées. En d’autres termes, la révolution nous incite a
reconsidérer la production matérielle, morale et politique. Elle constitue un
immense projet de refondation a partir de ces trois types de production a la
fois.



LES RACINES SOCIALES ET CULTURELLES
DU FASCISME SYRIEN

Damas, avril 2012

A la mémoire de Hamza al-Khatib %

Nous devrons un jour explorer en profondeur les racines sociales et
culturelles de la violence fasciste du régime de Bachar al-Assad durant ces
treize derniers mois. Jusqu’a présent, il a massacré pres de 12 000 Syriens
ordinaires, de pauvres et courageux travailleurs. Il a causé de terribles
destructions dans des dizaines de villes et de villages, déplacé plus d’un
million de personnes et poussé a 1’exil vers les pays voisins une centaine de
milliers de Syriens. Cette barbarie s’est accompagnée d’une haine jamais
dissimulée des révolutionnaires et de leurs milieux sociaux.

J’examine dans cet article trois constructions sociales et culturelles qui
ont pu nourrir cette violence inouie et la justifier, voire la rendre désirable.
Il s’agit de I’“arabité absolue”, c’est-a-dire la version baathiste du
nationalisme arabe, du confessionnalisme et de ce qui en découle pour les
formations sociales et politiques et idéologiques, enfin de la nouvelle
bourgeoisie, la classe qui s’est constituée sous le régime assadien (du temps
du pere) et qui a occupé une position politique et idéologique importante
sous le fils.

J’espere ainsi ouvrir un débat sur ces questions, car les Syriens ont tres
peu pensé leur pays, et ils I’ont encore moins représenté scientifiquement
que politiquement.

Je précise que j’entends par fascisme 1’agression violente contre des gens
sans défense et le total mépris de leurs vies, libertés et dignité. C’est aussi le
recours du clan au pouvoir, riche et intouchable, qui justifie ses actes par la



primauté de “la patrie et sa sécurité”, a des expéditions punitives,
bombardant villages, quartiers urbains et banlieues. Il ne s’agit pas d’une
pensée fasciste structurée ou d’organisations sociales fascistes, mais plutot
d’un mélange de violence sans limites et d’une “pensée” qui au mieux la
dénie, et au pire la justifie en jetant 1’opprobre sur les gens ordinaires.

L’ARABITE ABSOLUE ET SON UNIVERS INTELLECTUEL

La premiere racine du fascisme syrien se trouve dans la version baathiste du
nationalisme arabe, ou ce que nous qualifions d’arabité absolue. Cette
idéologie considere la Syrie comme une entité arabe, tout comme les autres
pays qui constituent la “patrie arabe”. L’arabité de ces entités est une
essence, une donnée indiscutable, qu’il s’agisse des habitants, de la terre ou
de I’Etat.

La charte du parti Baath (d’avril 1947) stipule que “la patrie arabe est une
unité politique et sociale indivisible. Aucune entité arabe ne pourrait se

former et vivre sans les autres entités*””. Ce sont ces principes qui sont

enseignés dans les écoles syriennes.

Ce n’est donc pas une arabité historique ou contractuelle, et la Syrie n’est
pas un pays arabe parce que ses habitants sont devenus majoritairement
arabes a travers les siecles et que leur langue est 1’arabe. Non, 1’essence
arabe syrienne implique 1’arabité de tous les habitants du pays. Tout, dans la
dénomination officielle est arabe syrien : I’armée, la télévision, 1’hymne
national, etc. Les Syriens qui ne le sont pas doivent étre arabisés de force ou
bien expulsés comme le précise la charte du Baath dans sa onzieme clause :
“Seront bannis tous ceux qui appellent a, ou rejoignent un regroupement
ethnique et tous ceux qui ont migré vers la patrie arabe pour des motifs
coloniaux3.”

Cette conception a formé la base d’une politique d’assimilation qui n’a
réussi a assimiler personne, mais qui a en revanche aliéné les Kurdes en
Syrie et les a écartés, non pas du pays, mais de 1’espace public. Il y a

aujourd’hui 250 000 Kurdes syriens dépourvus de nationalité. L’arabité



absolue a légitimé cette situation. Le Kurde est invisible et inaudible en
Syrie, ce qui provoque une colére tout a fait compréhensible chez les
Kurdes, qui pourrait se traduire par une solide hostilité envers les Arabes en
tant qu’Arabes. Ce qui est en tout cas certain, c’est que cette situation va
poser dans un proche avenir de graves problemes politiques et existentiels.

Or la fonction principale de 1’arabité baathiste ou absolue dans le cadre
syrien consiste a créer une forme de parfaite adéquation politique et
intellectuelle entre les Syriens et le parti Baath, ce dernier étant leur réalité
profonde et leur porte-parole dans le monde. D’ou la censure de tout ce qui
évoque les diversités religieuses, confessionnelles, ethniques ou régionales,
ainsi que les divergences d’idéologies et d’opinions. Leur manifestation
dans I’espace public, qui est totalement controlé par le régime, est tout
simplement interdite.

Cette arabité érige dans le méme temps des barrieres entre les Syriens et
le monde extérieur. Les frontiéres de la patrie arabe sont “naturelles”, car le
territoire de la nation arabe, selon la septieme clause de la charte baathiste,
s’étend “des montagnes du Taurus au golfe de Bassora et a la mer d’ Arabie,
et des montagnes de 1’Ethiopie et du Sahara a ’océan Atlantique et a la
Méditerranée®”.

La nature et la culture se sont partagé le mérite de séparer les Arabes des
autres peuples. Quant aux frontieres entre les pays arabes, elles sont
artificielles, imposées par le colonialisme, qui a en plus désigné ses agents
locaux pour les maintenir.

La culture des Arabes est une, tout comme leur langue. L’existence
d’autres cultures et langues n’est méme pas concevable, et I’usage commun
de parlers arabes différents, que tous les Arabes ne comprennent pas, est
passé sous silence car génant. Les espoirs des Arabes et leurs souvenirs
historiques sont les mémes. Et quand ce n’est pas le cas, c’est que “la
conscience de 1’étre arabe” n’est pas encore suffisamment éveillée.

Cette frontiere, naturelle et culturelle, dans I’idéologie baathiste entre les
Arabes et le monde fonde une vision méfiante de |’étranger, surtout
occidental, mais aussi des pays non arabes du voisinage, et parfois méme
des Etats arabes dont les gouvernements sont considérés comme traitres et
comploteurs. La théorie du complot est partout répandue, mais en Syrie elle



est en plus un des fondements de la doctrine politique du régime et partie
intégrante de sa vision du monde.

L’arabité absolue flotte sur un océan de suspicion vis-a-vis du monde.
Elle évolue dans une ambiance permanente de guerre, d’alerte
psychologique et intellectuelle, d’hostilité envers les étrangers et de
méfiance vis-a-vis des “agents” infiltrés a I’intérieur. Ambiance qui est
entretenue par 1’élite au pouvoir, par les services de renseignement et par les
forces armées, et justifiée par la nécessité d’affermir le patriotisme des
citoyens. Elle permet des débordements de la part des maitres du pays et
empéche les gouvernés de défendre leurs droits les plus élémentaires, du
moment ou ils risquent d’étre accusés de trahison.

Dans de telles conditions, critiquer 1’armée est inconcevable et la
respecter, une obligation. Il n’existe en effet aucun texte écrit par un Syrien
critiquant 1’“armée arabe syrienne” malgré sa corruption et sa
transformation par le Baath en une institution qui divise les Syriens, les
hiérarchise selon leur communauté et les humilie. Sans oublier qu’elle n’a
jamais remporté une seule victoire depuis le début de 1’ére assadienne, sauf
contre 1’“ennemi intérieur” !

Depuis le début de la révolution, le respect obligé de 1’armée s’est traduit
par la sacralisation de la botte militaire. Les Syriens et ceux qui suivent
I’actualité syrienne n’ont pas manqué de voir des gens poser des bottes
militaires sur leurs tétes, ou les embrasser®.

L’arabité absolue isole les Syriens en les coupant de I’extérieur
“comploteur”. Un simple contact avec des étrangers apparait suspect, car
ces derniers sont soit des espions, soit une source de pollution culturelle.
Dans ces conditions, obtenir un passeport est loin d’étre une simple
formalité, de méme que voyager a I’étranger, surtout quand on est connu
comme opposant. Le prétexte de cette volonté de fermeture est
I’immunisation des citoyens contre toute contagion corruptrice. C’est
d’ailleurs I’un des traits universels du fascisme.

La criminalisation de la dissidence politique ou intellectuelle est prise en
charge par toute une institution vouée a la détention politique, active depuis
le début de 1’eére baathiste, et animée durant les décennies du pouvoir
assadien par plusieurs services sécuritaires. La “branche Palestine” a Damas



est tres représentative de cette institution. Rien que par son nom, elle
incarne le lien étroit entre la doctrine nationaliste dans sa version absolue et
le traitement barbare infligé aux dissidents. Affiliée a la “sécurité militaire”,
elle était a I’origine destinée a contrecarrer 1’espionnage israélien. Mais
’identification officielle du régime a la nation a effacé la différence entre
opposition au régime et collaboration avec I’ennemi. Car la Syrie est par
définition et éternellement en état de guerre avec I’“ennemi sioniste”. Ce
qu'ont subi des milliers de détenus politiques, dont de nombreux
Palestiniens, dans cette “branche” nous autorise a la considérer comme un
haut lieu du fascisme syrien.

Il est désolant de constater que rares sont les opposants et intellectuels
syriens, premieres victimes de 1’“arabité absolue”, qui contestent les
fondements de 1’“accusation de haute trahison”. Nous ne pouvons plus
admettre les discours qui ne tiennent pas compte de la complexité de nos
sociétés, qui nient sa diversité et n’abordent jamais 1’arabité actuelle comme
I’aboutissement d’une longue histoire. Nous avons au contraire besoin de
discours critiques enracinés dans la réalité et qui disent notre appartenance
au monde, sans murs de séparation et sans “frontiéres naturelles”. Discours
qui doivent également affirmer les droits des individus et des communautés
dans leurs rapports a I’Etat et a la nation, qu’elle soit arabe ou syrienne, et
rejeter 1’essentialisme qui nous est imposé pour aborder le réel d’une facon
empirique et historique.

La paranoia propagée par le Baath eut les conséquences souhaitées par le
régime, notamment celle de nous couper de ce que 1’Occident a apporté en
termes de libertés et de progres. Il n’est pas rare d’entendre parler de
“théories importées” ou d’“invasion culturelle” et il est significatif que ce
discours se soit développé en Syrie au début des années 1990, en réplique a
trois événements internationaux : la vague de démocratisation en Europe de
I’Est apres I’effondrement de 1’Union soviétique, les négociations de paix
avec Israél qui mettaient a mal la doctrine de I’arabité absolue (a 1’époque,
la rhétorique classique de 1’“invasion culturelle” s’est enrichie d’un
nouveau leitmotiv : la “résistance a la normalisation”), enfin I’émergence
des chaines par satellite, qui a mis fin a la souveraineté (et censure)
médiatique de 1’Etat. Dés lors, s’immuniser contre 1’“invasion culturelle”



est devenu une priorité vitale pour le régime, car 1’ouverture au monde était
devenue inévitable, et sa doctrine officielle de confrontation avec 1’ennemi
israélien, dont il se servait pour baillonner les Syriens, avait perdu toute
véracité.

Rappelons que la doctrine du nationalisme absolu était dans les
années 1960 et 1970 influencée par la pensée communiste, par son
opposition a I’impérialisme occidental. Cela a renforcé son animosité
envers 1’Occident, percu tantdt comme agressif, tantdt comme décadent.
Elle rivalisait en cela avec les mouvements islamistes qui prenaient leur
essor et qui ajoutaient a 1’hostilité primaire envers 1’Occident leur notion de
I’“authenticité”. Incitant a 1’isolement politique et culturel, cette notion
prédispose au fascisme tel qu’il se manifeste dans les courants du salafisme
djihadiste.

Mais déja, dés la création de ’Etat d’Israél, soutenu quoi qu’il fasse par
les pays occidentaux, le nationalisme absolu avait trouvé la de quoi nourrir
sa volonté d’homogénéiser I’intérieur et de s’isoler de I’extérieur. Super-
puissant, surarmé, impuni et, par-dessus tout, établi sur la base d’un
nationalisme religieux, Israél a grandement contribué a la militarisation de
la pensée et de la vie publique dans les pays arabes et considérablement
ralenti le changement politique et culturel dans nos sociétés. Le régime
baathiste n’a cessé d’instrumentaliser la cause palestinienne pour répandre
la paranoia anti-occidentale, a la fois arrogante et auto-victimisante, en
politique comme en culture.

Si cette doctrine n’a plus le méme ascendant au moins depuis les
années 1970, elle vaut toujours pour sa fonction premiere : justifier le
pouvoir absolu par le besoin de sécurité, et fait encore régner une
atmosphere de suspicion, d’accusation mensongere et de calomnie. C’est
par son détachement de la réalité, la pauvreté de son discours et cette
paranoia qu’elle a engendré le pouvoir despotique d’un Hafez al-Assad en
Syrie ou d’un Saddam Hussein en Irak.

Toutes les gloires passées attribuées a la nation arabe étaient accaparées
par le parti Baath et parfaitement incarnées par deux secrétaires généraux,
chacun dans son pays. Assad et Saddam étaient les gardiens de la pureté
patriotique, les défenseurs de la nation contre toute contamination en



provenance de 1’étranger. Ce qui ne les empéchait pas de s’accuser
mutuellement de trahison, car chacun se considérait comme le secrétaire
général légitime d’un parti qui devait en principe étre aussi soudé que la
nation arabe elle-méme...

C’est ainsi que 1’esprit révolutionnaire baathiste, selon le langage de la
charte du parti, s’est transformé en pouvoir monarchique héréditaire, dont
les Syriens, comme les Irakiens, payent encore aujourd’hui le prix
exorbitant. Cette transformation sultanienne n’est pas surprenante. La
tendance du nationalisme absolu a 1’homogénéisation de la nation la
dispose a devenir une unité organique, une grande famille dirigée par un
pere glorieux, le “maitre de la patrie”. Réduits au statut de fréres identiques,
nous devons accepter d’étre incarnés par le “chef supréme”, le “grand de
cette nation”. Notre union nationale s’illustre dans notre mobilisation “en
rangs serrés derriere le pouvoir éclairé du leader”, pour reprendre mot a mot
I’expression en usage en Syrie du temps de Hafez al-Assad. Cette union
nationale fut régulierement décrite en termes mystiques, la nation se
consumant dans 1’amour de son “leader”. Quant a ceux qui ne se consument
pas, ils sont qualifiés de traitres, de comploteurs manipulés par 1’étranger.
Les punir séverement est un devoir.

Bien que I’arabité absolue ne soit pas la doctrine officielle de I’ere
Bachar, il n’en demeure pas moins que sa logique interne (I’homogénéité
interne, le complot externe, 1’accusation de haute trahison) est toujours
prégnante. Certaines catégories de ce que nous appelons la “nouvelle
bourgeoisie”, issues surtout des minorités religieuses et confessionnelles, se
réclament d’une “syrianité absolue”, une reproduction en miniature de
’arabité absolue, dont le territoire est la patrie syrienne au lieu de la patrie
arabe.

Dans sa confrontation avec la révolution, le régime ne s’en tient pas a
une idéologie précise. Il attaque les Arabes au nom de 1’arabité bien qu’une
partie importante de sa “classe moyenne” soit extrémement hostile a cette
arabité et que 1’arabité et les Arabes soient parfois insultés dans les médias
officiels et apparentés. A la place du slogan “Progrés et socialisme” utilisé
contre les islamistes au début des années 1980, le régime évoque
aujourd’hui “stabilité et sécurité”, favorisant une classe qui a accumulé de



grosses fortunes et s’est hissée au sommet de la hiérarchie sociale grace a
ses liens avec le pouvoir politique.

Il va sans dire qu’en considérant 1’arabité absolue comme I’une des
sources du fascisme syrien, ce ne sont pas les Arabes en tant que peuple, ni
I’arabité en tant que lien culturel et humain, ni méme le nationalisme arabe
en tant que discours politique, qui sont en cause. C’est le nationalisme
absolu, qu’il soit arabe, syrien ou autre, partout dans le monde.

LE CONFESSIONNALISME ET LA CONSTRUCTION DE LA HAINE

Lorsqu’on aborde le confessionnalisme, il ne s’agit pas des structures
sociales héritées d’un long passé. Sous cet angle, la Syrie n’est pas
différente des autres pays du monde. Ce qui importe véritablement, c’est la
nature du systeme politique et juridique dans le pays et sa volonté de
neutraliser les différences héritées ou, au contraire, de les alimenter et les
exacerber, voire les soulever les unes contre les autres. Le passé peut
fournir des griefs susceptibles de mobiliser les identités communautaires et
de les consolider, mais la confrontation entre identités est une conséquence
de la politique du pouvoir et des polarisations qu’elle a provoquées.

Hafez al-Assad a compté des le début de son regne, pour former ses
services de sécurité, sur des hommes de confiance appartenant a sa
communauté confessionnelle. Il était conscient de 1’extréme importance de
fidéliser ces services dans un pays connu pour l’instabilité de sa vie
politique et la fréquence de ses coups d’Etat. Pour lui, il était clair que le
défi n’était pas tant d’accéder au pouvoir, car plusieurs 1’avaient fait avant
lui sans grande difficulté, que de le préserver. Aussi a-t-il rapidement pris
des mesures concernant la politisation de 1’armée, d’abord en privant les
politiques, y compris ses proches camarades baathistes, de tout contact avec
I’armée, ensuite en mettant en place de nouvelles unités militaires dirigées
par des personnes de son clan. Il était évident que ces unités étaient créées
dans le seul but de sécuriser son régime. Avec le temps, I’armée a été
piégée, car la répartition des postes sur une base confessionnelle a non



seulement entravé toute solidarité en son sein mais également alimenté la
peur et la méfiance.

Une autre inquiétude pour Assad était 1’existence d’une opposition
politique, dont il avait connu le dynamisme dans les années 1950 et 1960.
Pour 1’affaiblir et la contenir, il multiplia les services de renseignement
dirigés par ses proches et infiltra les forces d’opposition, de méme que toute
la société, par des informateurs. Les taches sécuritaires du parti Baath furent
élargies aussi pour quadriller I’ensemble de la société. Des branches des
services de renseignement furent établies dans les quartiers partout dans le
pays, ainsi que des cellules dans les universités, les administrations
publiques et les établissements économiques.

Les premiers hommes de confiance dans toutes ces structures étaient des
membres de la famille Assad. Rifaat, le frere de Hafez, était le commandant
des Brigades de défense, une formation militaire d’élite, la mieux équipée
de I’armée syrienne et constituée essentiellement d’officiers et de soldats
alaouites. Adnan Makhlouf, un cousin de 1’épouse de Hafez, commandait la
garde présidentielle. Cette structuration confessionnelle et clanique, sans
précédent dans I’histoire contemporaine de la Syrie, est la premiére source
des tensions communautaires dans une société qui se dirigeait avant Assad
et I’ere baathiste vers la réduction des inégalités sociales et culturelles.

Il était normal dans ces conditions que la souveraineté du droit et les
libertés politiques et culturelles régressent sérieusement jusqu’a disparaitre,
contrairement a ce qu’elles devraient étre dans un Etat-nation a la fin du xx®
siecle. I’idéologie nationaliste abstraite et le principe d’union nationale
(c’est-a-dire “tous unis derriere le leader historique Hafez al-Assad”)
masquaient la réalité du confessionnalisme et interdisaient de 1’évoquer.

La personne sacrée du président était devenue le centre de la loyauté
politique et le principe d’identification nationale. En se transformant en un
parti politique, le Baath, 1’arabité n’était plus un lien rassembleur, méme
entre Arabes syriens.

Mais tout en conservant la doctrine de 1’arabité absolue, le régime de
Hafez al-Assad a adopté une politique pragmatique envers les Kurdes.
Tablant sur leur méfiance a 1’égard de leurs voisins arabes de la région de la
Djézireh, dans le nord-est du pays, accusés d’étre favorables au régime



irakien, il a su les attirer politiquement tout en persistant dans la négation de
leur existence en tant que peuple et culture. Ce qui nous intéresse dans cet
exemple, c’est que la politique du régime a toujours consisté a monter des
catégories de la population contre d’autres et qu’il a toujours investi dans
les différences héritées pour diviser la population.

Son ultime priorité étant sa pérennité, toutes les questions primordiales
comme |’intégration nationale, la récupération des territoires occupeés, le
progres social et le développement de 1’enseignement et de la justice, ont
été reléguées au second plan, voire sacrifiées si elles risquaient de porter
atteinte a la priorité des priorités. Les seuls éléments constants de 1’ere
assadienne étaient le gel de la vie politique, la paralysie de la vie sociale et
la concentration du pouvoir dans les mains du président et de ses hommes.

Le blocage du dynamisme politique est susceptible d’activer les liens
confessionnels et de les politiser sans méme recourir délibérément au
communautarisme. Que dire alors quand celui-ci est bel et bien a I’ceuvre ?
Que dire encore quand le clan au pouvoir affirme aux druzes et aux
chrétiens qu’il les protége des fanatiques sunnites** ? Ou quand on pose la
question suivante a un militant arménien syrien : “Si tu es arménien et
chrétien, pourquoi t’opposes-tu a nous ?” Ce “nous” (désignant les
Arméniens et les alaouites réunis) devant faire face a un ennemi commun :
le musulman sunnite...

Cette politique a perduré des décennies et a causé une crise de confiance
a plusieurs niveaux. Les Syriens se soupconnent mutuellement, ont peur les
uns des autres, et ne se sentent dans une relative sécurité qu’au sein de leurs
groupes communautaires et parmi leurs proches. Le champ de confiance
restreint est la famille, puis il s’élargit a la communauté confessionnelle ou
ethnique. Les musulmans s’autocensurent en présence de chrétiens, et
inversement. Les sunnites et les alaouites agissent de la méme facon, ainsi
que les Kurdes et les Arabes. Le “peuple syrien”, en tant que tel, n’est pas
un champ de confiance, ce qui revient a dire que “le peuple syrien n’existe
pas”.

Toutes les communautés ont ainsi développé un récit de suprématie ou de
victimisation, avec des références anciennes ou récentes. Chacune se voit
victime d’injustice de la part des “autres”, et chacune se croit supérieure



aux autres. On a vu par exemple des étudiantes dans une école publique a
Lattaquié, d’ascendance musulmane sunnite, alaouite et chrétienne, se
renvoyer des clichés confessionnels et s’accuser mutuellement des pires
méfaits. Les filles sunnites voilées traitaient les non voilées de
dévergondées. Les non voilées qualifiaient les voilées de rétrogrades. Dans
cette école (d’apres une institutrice en 2010) comme au plan national, aucun
effort n’est fait pour contrer les amalgames et les stéréotypes dangereux.
Encore moins de volonté affichée pour promouvoir le respect des
différences, de la diversité.

Cela est le résultat d’une politique pratiquée durant les quatre décennies
du regne assadien, un exemple parmi tant d’autres de la crise de confiance
nationale, souvent exprimée dans des récits de victimisation et de
suprématie, en I’absence de toute substance réellement nationale dans la
doctrine officielle.

En 1981, des femmes parachutistes rattachées aux Brigades de la défense
de Rifaat al-Assad ont agressé des femmes damascenes dans la rue et leur
ont arraché leurs voiles. Cette agression fut unanimement interprétée
comme une manifestation de haine et de mépris pour le milieu social
populaire auquel appartenaient les femmes voilées, jugé inférieur et
arriéré®?, Le confessionnalisme n’était pas étranger a cela. Etant donné la
sensibilité du sujet, Hafez al-Assad lui-méme fut contraint de faire une
apparition télévisée pour présenter ses excuses et calmer les Damascenes.

En 1’absence de mécanismes de régulation sociaux, culturels et
politiques, la propagation des stéréotypes et des représentations simplistes
réduit forcément la solidarité et 1’empathie entre les différentes
communautés et abaisse ainsi la valeur de la liberté et de la vie des autres.
Puisqu’ils sont percus comme rétrogrades, fanatiques ou dépravés, pourquoi
hésiter a les persécuter, voire a les tuer ? Ces jugements activent des
mécanismes psychiques prédisposant a la violence collective et aux
massacres.

Parmi ces mécanismes, la généralisation d’une rumeur qui établit un
rapport binaire d’exclusion entre communautés : “Si nous ne les tuons pas,
ils nous tueront”. Aussi étrange soit-elle et infondée dans I’histoire
contemporaine de la Syrie, il semblerait que cette rumeur serve d’élément



d’identification communautaire et de distinction entre le “eux” et le “nous”.
Elle releve d’une forme de communautarisme absolu qui s’apparente a
1’arabité baathiste et qui aspire a imposer une homogénéité communautaire
totale dont les implications sont le rejet d’autrui et le “bannissement” des
dissidents. L’imaginaire du “meurtre selon 1’identité” mene a ce
confessionnalisme absolu.

La société syrienne manque d’associations libres, de partis politiques, de
clubs de jeunes, d’espaces de débat publics qui transcendent les
appartenances communautaires en donnant les moyens de faire face au
communautarisme. Bien siir, il existe des Syriens, beaucoup, qui se
définissent d’abord comme Syriens, indépendamment de leurs origines
religieuses. Cependant, leur “syrianité”, en général, est abstraite. Elle
ressemble en quelque sorte a 1’arabité absolue dans sa maniere de niveler la
diversité et de se couper des autres. Leur attitude puritaine a 1’égard du
confessionnalisme les conduit a éluder ses symptomes dans la réalité.

Autant la “branche Palestine” des services de renseignement symbolise
I’instrumentalisation fasciste de I’arabité absolue, autant la prison de
Palmyre incarne le croisement entre le confessionnalisme et la violence
fasciste organisée tout au long des deux dernieres décennies du regne de
Hafez al-Assad. Il semblerait que cette prison, partiellement fermée
en 2001, a été rouverte apres la révolution®.

Le régime recrutait souvent ses geoliers dans la communauté alaouite.
Les responsables des prisons 1’étaient systématiquement, tandis que la
plupart des prisonniers étaient islamistes. La pratique systématique de la
torture dans la prison de Palmyre a fait d’elle I’image de marque du pouvoir
assadien. Elle réveéle la nature du régime et dévoile sa face démoniaque*.

L’un des signes les plus révélateurs du communautarisme depuis le
déclenchement de la révolution fut I’apparition massive des chabbiha®. Ils
sont probablement a I’origine des massacres confessionnels les plus atroces,
comme celui de Karm al-Zaytoun a Homs, le 11 mars 2012 et, de Houlé, le
25 mai 2012. Certes, ce genre de massacres, animés par la haine
confessionnelle ou ethnique, n’est pas une spécificité syrienne. L’histoire
contemporaine en a connu d’horribles, de 1’ Allemagne nazie au Rwanda en
passant par 1’ex-Yougoslavie. D’autres ont eu lieu dans notre voisinage



immédiat, en Irak et durant les guerres du Liban. Cependant, c’est en Syrie
en ce moment et depuis quelques années que le communautarisme fait des
milliers de victimes.

Or, comme sur d’autres questions de fond, les intellectuels syriens n’ont
pas eu assez de courage pour lancer un débat public sur celle-ci. Bien au
contraire, ils ont souvent affiché leur refus d’en débattre, intériorisant les
lignes rouges tracées par le régime, qui parvient ainsi a maintenir son
emprise idéologique. Dans un pays ou, depuis le début du regne assadien, le
confessionnalisme est I’un des plus importants moyens de contréle de la
société, la transgression de ce tabou et la dénonciation de toutes les formes
de manipulation communautaire sont indispensables pour I’élaboration
d’une politique émancipatrice qui permette de s’en débarrasser.

LA NOUVELLE BOURGEOISIE ET SA CULTURE

Cette nouvelle bourgeoisie est surtout constituée des “fils des responsables”
et de leurs proches, qui ont amassé leur fortune en faisant main basse sur
I’économie du pays par ’intermédiaire de contrats léonins portant sur les
grands projets et leur valant des commissions juteuses. Ils ont de méme
largement tiré profit, grace a leur proximité avec le pouvoir, des ressources
publiques en Syrie et, avant cela, au Liban*. Rami Makhlouf, le cousin
maternel de Bachar al-Assad et propriétaire de la société de téléphonie
mobile Syriatel, est le symbole de cette classe. Deux mois apres le début de
la révolution, il a déclaré : “Nous avons décidé de nous battre jusqu’au
bout*2.” 1l incarne le mariage du pouvoir et de 1’argent, et représente les
dizaines de requins qui forment un club fermé dont les principales
institutions financieres sont I’entreprise Cham Holding (Makhlouf lui-
meéme est le vice-président de son conseil d’administration) et Syria
Holding. L’idéologie de cette classe se résume dans ce slogan,
“Développement et modernisation”, qui est également la devise adoptée par
Bachar pour qualifier son regne. Cependant, quand on examine ce qu’elle
recouvre, on constate qu’elle est foncierement réactionnaire et



conservatrice. Invoquée pour la premiére fois durant le “printemps de
Damas”, au début des années 2000, pour contrer les revendications de
réformes politiques, elle visait tout simplement a maquiller le visage du
régime par un semblant “moderne”. Une autre devise, “Stabilité et
continuité”, a fait son apparition presque au méme moment. Ainsi le
“développement et [la] modernisation” dépendaient de la “stabilité” qui,
elle, est assurée par la “continuité”, c’est-a-dire la succession du pere par le
fils.

Cette idéologie prétendument nouvelle convenait a Bachar al-Assad et
son épouse, Asma’ al-Akhras : tous les deux sont “modernes” et élégants,
parlent une langue étrangere, savent utiliser I’ordinateur et sont familiers de
la musique occidentale.

Tout en étant étroitement liée au régime et faisant partie de son noyau
dur, la nouvelle bourgeoisie regroupe une partie non négligeable de
I’ancienne, qui a été recyclée et intégrée en faisant allégeance a la
nouvelle®, Elle se caractérise, en plus de sa relation organique au pouvoir
politique, par une gestion familiale de ses affaires®®. C’est la raison pour
laquelle elle est la plus acharnée dans sa loyauté a I’égard du régime et dans
son hostilité a toute opposition. Le journal Al-Watan et la chaine par
satellite Al-Dunya, qui sont aussi “indépendants” que leur propriétaire,
Rami Makhlouf, sont les médias les plus fascistes en Syrie, au point de
prendre le pas sur les médias officiels.

Apres le retrait forcé du régime syrien du Liban au printemps 2005, cette
classe a eu besoin d’un Liban alternatif, interne. D’ou 1’annonce dans le
congres annuel du Baath, des I’été 2005, du passage a 1’“économie sociale
de marché”. Cela ne signifiait rien d’autre qu’une libéralisation économique
en faveur de la nouvelle bourgeoisie, sans réformes politiques ni juridiques.
Et on a vu comment ce néolibéralisme dans le cadre d’une dictature a
caractere totalitaire s’est naturellement transformé en fascisme face au
soulevement des gens ordinaires.

Le régime de Bachar n’est qu’un état-major de cette classe, pour utiliser
un vocabulaire marxiste, et cet état-major dirige la guerre contre les gens
ordinaires depuis plus d’un an. Rami Makhlouf, lui, a été contraint de faire
une apparition médiatique en aofit 2011 pour annoncer qu’il allait se



consacrer a une fondation caritative. Si sa conversion n’est pas effective,
I’événement illustre quand méme la fusion entre pouvoir et grandes
fortunes.

Notons qu’a la faveur de la libéralisation économique, le régime a facilité
les voyages a I’étranger=, ainsi que 1’entrée et la circulation des étrangers
sur le territoire. Il a en plus relaché son controle de 1’espace public virtuel.
Et depuis lors, le parti Baath et ses “organisations populaires” n’ont plus
fait le poids face a la nouvelle classe. Les cadres du Baath et des
organisations satellites, souvent moustachus, au regard fuyant, aux origines
rurales et aux apparences démodées, qui occupaient la scéne publique au
temps du pere, ont été remplacés par la nouvelle génération de nouveaux
riches et des professionnels libéraux de la classe moyenne, “développés et
modernes”. Ils sont a I’image de Bachar al-Assad, ils ont son dge ou sont un
peu plus jeunes, ils ont étudié dans des universités occidentales et sont
élégants. Ils enseignent dans des universités privées ou occupent des postes
importants dans les nouvelles banques. Ils dirigent des journaux et des
magazines “indépendants” ou sont propriétaires de restaurants et de cafés
branchés. Mais bien qu’ils soient ouverts sur le monde, 1’Occident surtout,
ils sont extremement obtus a [I’intérieur du pays, méprisants et
viscéralement hostiles aux catégories les plus démunies de la société, celles
qui ont lancé la révolution.

Une privatisation partielle de la violence contre-révolutionnaire a lieu
aujourd’hui, qui n’est pas sans rapport avec I’émergence de la nouvelle
bourgeoisie et sa position “éminente” au sein du pouvoir. Ce ne sont pas
seulement les chabbiha qui I’illustrent, mais aussi les commanditaires de
cette violence. C’est aussi un signe du déclin des organisations du parti
Baath (étudiants, jeunesse baathiste, travailleurs, etc.) qui avaient
activement contribué a la répression dans les années 1980.

La modernisation sous le regne de Bachar et la montée de la nouvelle
bourgeoisie ont facilité la propagation en Syrie, durant la derniere décennie,
de I’idéologie moderniste qui s’était répandue mondialement et dans le
monde arabe apres la chute de I’Union soviétique.

Il s’agit surtout d’un concept ambigu qui fait référence a ce que doivent
étre les modes de vie, le comportement et la pensée modernes, par



opposition a d’autres modes, considérés comme archaiques. En outre on y
réduit de plus en plus la modernité et la tradition a la seule culture, la
culture a sa composante constante, puis celle-ci a la religion, la religion a
I’islam et I’islam au seul islam sunnite.

Trois caractéristiques fondamentales définissent le “modernisme” de la
nouvelle bourgeoisie. La premiere est le désintérét total pour les questions
éthiques — la justice, la liberté, I’égalité, la dignité humaine, le respect
mutuel entre les gens — en faveur de principes sans contenu éthique : la
laicité, la rationalité, les lumieres, la modernité.

La deuxiéme est le refus radical de tenir compte des problemes de la
pauvreté, du chomage, de la marginalisation, de la qualité de vie et de
1’analphabétisme.

La troisieme est la proximité avec le pouvoir politique. Les nouveaux
bourgeois ne cachent pas leur hostilité a la démocratie, décrite comme une
“démocratie du nombre” ou considérée comme un subterfuge pour la
domination de la majorité, ou encore comme une atteinte a I’autorité de
I’Etat. Trois représentations de la démocratie qui s’apparentent au discours
fasciste...

Les nouveaux bourgeois prétendent que nos problemes politiques et
sociaux sont dus a I’arriération culturelle de la société, a sa débilité mentale,
son irrationalité, sa violence innée. Ils n’auraient rien a voir avec le
despotisme, la corruption, la férocité des services de renseignement. Ils
n’auraient pas non plus de rapport avec la monopolisation des ressources
nationales par une classe dominante, ni avec la pauvreté, le chomage et la
médiocrité de I’enseignement. C’est pourquoi la vie, la liberté et la dignité
des gens ordinaires, qualifiés de fanatiques et de rétrogrades, ont peu de
valeur. Si ce jugement n’est pas 1’unique raison qui a poussé le régime a
massacrer froidement autant de Syriens, on peut gager que toute cette
hostilité et cette dévalorisation y ont largement contribué. Ce
“modernisme”-la est 1’idéologie offensive de la nouvelle bourgeoisie face
aux gens ordinaires dans le but de s’approprier le pouvoir et la richesse. Il
justifie et prolonge la violence exercée contre eux par les services de
renseignement.



Dans I’histoire contemporaine de la Syrie, le modernisme était porté par
une alliance des élites issues des petites bourgeoisies urbaines et rurales qui
avaient pour idéologie 1’arabité absolue combinée au socialisme. Cette
alliance s’est affirmée de haute lutte dans les années 1960 en revendiquant
de profondes réformes sociales et en se servant d’un discours anti-israélien.
Aujourd’hui, la guerre sociale de la nouvelle bourgeoisie n’a d’autre
objectif que de garantir les privileges d’une petite minorité de riches, et elle
substitue a Israél les salafistes et Al-Qaida dans sa rhétorique démagogique.
C’est la raison pour laquelle les idéologues défendant le régime sont a
présent rarement baathistes. Ce sont en majorité des cadres professionnels
de la génération de Bachar al-Assad, “Syriens absolus” (et non plus
“Arabes absolus”), comme ceux de la chalne de télévision Al-Dunya, qui
expriment ouvertement leur mépris des Arabes du Golfe.

On trouve un échantillon de la “pensée sociale” de la nouvelle
bourgeoisie dans un article écrit par un ingénieur sur la croissance
démographique dans la région de la Djézireh (au nord-est de la Syrie) :
“Soyons francs, nous ne serons pas préts a offrir a des gens non civilisés,
qui font 8 a 15 enfants, des subventions de notre budget tant qu’ils ne se
comporteront pas de maniere rationnelle, logique et sage. Ils sont
responsables de leur pauvreté car ils ont gaspillé leur argent en concevant et
en « pondant » des enfants. En offrant des paniers alimentaires a ces gens
[qui ont historiquement été traités comme des colonisés et qui ont subi
quatre mauvaises saisons agricoles entre 2006 et 2010], le gouvernement
utilise nos ressources et nous avons le droit de protester [...] et de réclamer
que les donations soient conditionnées par le changement de leur
comportement destructeur”. Il poursuit en considérant que la croissance
démographique dans les régions orientales de la Syrie est le résultat de
“I’absence de conscience et de culture”, et décide que “nous ne voulons pas
que notre beau pays soit appauvri et que les foules sans emploi se
transforment en groupes de tueurs et de bandits ou de mendiants sur les
routes [...]. Nous appelons donc a des mesures strictes sans considérations
émotionnelles, religieuses, tribales ou régionales®.”

Tous les éléments de la pensée fasciste sont présents dans ce passage. Les
gens ordinaires sont les seuls responsables de leur condition misérable, le



darwinisme social est la solution, il faut sévir.

Rien ne semble affecter les bonnes relations entre certains grands
officiers des services de renseignement (surtout ceux qui portent le titre de
“docteur”) et les intellectuels qui défendent cette étrange idéologie
moderniste. L’un de ces derniers a méme fait publiquement 1’éloge de ces
officiers qui ont, selon lui, aidé au développement d’une “cellule culturelle
laique et moderniste”. Son article intitulé “La défense de la vérité, des
services de renseignement syriens et le silence suspect des intellectuels” est
sous-tendu de bout en bout par sa haine de I’islam?2. Il est fort désolant de
constater que des intellectuels de renom faisaient partie de cette cellule,
soudée par la haine obsessionnelle de I’islam et I’attachement a une
modernité dénuée de toute valeur morale. Le contenu réactionnaire de leur
doctrine n’était pas dissimulé avant les soulévements populaires arabes
mais il s’est révélé ensuite carrément fasciste, notamment depuis le
déclenchement de la révolution syrienne.

Cette troisieme racine du fascisme syrien contribue avec les deux
premieres (I’arabité absolue et le confessionnalisme) a justifier toutes les
atteintes a la vie et a la dignité des plus démunis qui “se reproduisent
comme des lapins et vivent dans des zones illégales et sales qui entachent la
civilisation de ce beau pays” (télévision officielle syrienne,
le 12 avril 2012).

On devine aisément que la peur du changement est a I’arriere-plan de
’alliance entre la nouvelle bourgeoisie, les services de renseignement et les
idéologues du modernisme. La nouvelle bourgeoisie glorifie la stabilité et la
sécurité, les services de renseignement les garantissent et les idéologues
défendent 1’idée que les foules arriérées ne méritent pas la démocratie. Pour
éviter la montée en puissance de ces foules dangereuses, I’'un des grands
idéologues du modernisme avait proposé d’empécher les analphabétes de
voter. Selon lui, le probleme résidait davantage dans les esprits incultes que
dans I’absence d’élections libres®. Cette théorie s’est répandue apres
le 11 septembre 2001 parmi de nombreux intellectuels syriens, dont la
plupart sont aujourd’hui plus ou moins proches du régime.

Dans le contexte syrien actuel, le modernisme sert a justifier des
positions contre-révolutionnaires. Qualifier les manifestants d’“arriérés” ou



de “salafistes” légitimait la violence exercée contre eux ou du moins la
rendait tolérable. Ils sont “arriérés” par référence aux quartiers pauvres et
aux bidonvilles ou ils vivent et a leur modeste niveau d’éducation. Et ils
sont “salafistes” parce qu’ils se rassemblaient dans les mosquées avant de
manifester. Mélange de mépris social et de confessionnalisme, amalgame
classe/confession, racisme fondé sur des bases culturelles créées de toutes
piéces, que résume le mot “racaille®*”, qu’on entend souvent dans des

émissions télévisées.

CONCLUSIONS

L’arabité absolue, en tant que structure mentale, est a la base du fascisme
syrien. Le confessionnalisme le nourrit d’émotions et de passions. La
défense des privileges de la classe bourgeoise est sa finalité.

Pour en finir avec I’arabité absolue, il faut s’en tenir a une conception
constitutionnelle de la nation, qui reconnait la diversité interne de notre
société, s’ouvre au monde et respecte la liberté des individus et leur
autonomie. Le slogan “La Syrie d’abord” est inadéquat et “La Syrie au-
dessus de tous”, une variation sur un théme nazi.

Il faut déminer le champ confessionnel, non en occultant le probleme
mais, au contraire, en le posant dans le débat public. La priorité doit étre
donnée a I’instauration de garde-fous institutionnels, légaux et intellectuels
pour empécher I’immixtion du confessionnalisme dans 1’Etat. Et cela doit
étre accompagné de la diffusion d’une culture anti-confessionnelle, les
intellectuels ayant a assumer pleinement leurs responsabilités dans ce
combat.

Le régime assadien ne gouverne pas la Syrie par la seule force brutale,
mais également par I’hégémonie idéologique qui a interdit de poser certains
probléemes et d’en débattre publiquement. Notre résistance a ce régime
n’aboutira que si nous déconstruisons cette hégémonie, transgressons les
tabous qu’elle nous a imposés et explorons les origines de son fascisme.
Celui-ci n’est pas I’apanage du pouvoir assadien, ni d’'une communauté



précise. Toute idéologie communautariste le porte en elle, notamment le
salafisme en milieu sunnite.

Enfin, il va falloir briser 1’union sacrée entre le pouvoir et la richesse et
se diriger vers une économie du travail dont les acteurs soient en mesure de
s’organiser librement, dans un cadre démocratique, pour défendre leurs
droits face au capital.

La culture et la pensée critique ont un role politique considérable a jouer
dans la résistance a la domination et dans la défense des plus faibles. Ce qui
implique une haute exigence morale de la part des intellectuels, aussi bien
entre eux qu’envers les autres.



LA MONTEE DU NIHILISME GUERRIER EN SYRIE

Damas, mai 2012

Cet article tente d’explorer, a la lumiere d’une révolution qui se poursuit
depuis plus de quatorze mois, les origines de 1’émergente structure nihiliste
en Syrie, a savoir la violence excessive, la religiosité sévere et la perte de
confiance dans le monde. La confluence de ces trois éléments est en passe
d’engendrer un mouvement nihiliste islamique de type “Al-Qaida”. Les
risques de voir ce nihilisme se propager augmentent a mesure que les
conditions qui génerent ces trois éléments se perpétuent et que les
résistances sociales supposées y faire face s’amenuisent.

Dans le contexte syrien et plus généralement arabe, les tendances
nihilistes dans leurs formes les plus radicales et les plus négatrices ont la
particularité d’avoir adopté I’islam comme matrice. Cet article tentera de
clarifier ce point tout en abordant le “nihilisme révolutionnaire” qui cherche
a bouleverser I’ordre actuel et le nihilisme combattant qui compte sur les
armes pour changer la “réalité”.

Depuis quatorze mois se déroulent trois processus qui favorisent les
dispositions nihilistes.

Le premier est la violence inouie du régime Assad : les assassinats, la
torture, les bombardements aveugles, les massacres, le déplacement des
populations, la destruction des habitations, les viols, les exécutions
arbitraires, parfois par le feu. Cela souleve, dans les milieux sunnites en



particulier, un sentiment de colére mélé a de la sidération car leurs membres
se sentent ciblés par le régime de la facon la plus virulente et la plus
destructrice qui soit. Ce sentiment nourrit une conviction croissante que ce
régime a la violence sans bornes ne tombera que par la violence.

Un an apres la révolution, la société syrienne est devenue 1’exemple
méme d’une société violentée, longtemps traitée avec cruauté, n’ayant plus
confiance en personne et dont les franges les plus vulnérables et les plus
exposées sont susceptibles de répondre a la violence par la violence et la
mort. Cette réponse n’est pas seulement une réaction de 1’agressé contre
I’agresseur ou un chatiment mérité a ses yeux, mais aussi 1’expression de la
dignité et de I’honneur bafoués.

Le deuxieme processus a trait au spectacle conflictuel offert par
I’opposition politique syrienne. Le probleme ne réside pas dans la
divergence des orientations et des positions, ni dans la division des groupes
de I’opposition et encore moins dans leur incapacité a hater le changement
dans le pays. Il concerne plutot deux aspects bien précis : les dissensions
permanentes sans autre raison que les ambitions personnelles et la
médiocrité de la plupart des représentants de 1’opposition, qui manquent de
consistance et de vision collective. Il en résulte une perte de confiance dans
tous les opposants et leur remise en cause sans exception, accusés au mieux
d’impuissance et de désinvolture, au pire d’étre de méprisables infiltrés
envoyés par le régime dans les rangs de I’opposition, comme les décrivent
certains activistes de la révolution. Cela a poussé les révolutionnaires
locaux a ne compter que sur eux-mémes. La marche de la révolution tout au
long de I’année a été un cheminement des sociétés locales vers 1’exercice de
la politique, I’expression libre et 1’appropriation de 1’espace public, non
seulement en affrontant le régime mais en s’opposant aussi aux formations
politiques de I’opposition. Il n’est pas rare de voir celles-ci décriées et
accusées de mensonge, de corruption et de convoitise du pouvoir.

Le troisieme processus a pour cause la paralysie régionale et
internationale face a la situation en Syrie depuis plus d’une année. Certains
Ftats arabes et bien d’autres ont pourtant été trés clairs en dénoncant a
maintes reprises la répression féroce du régime, ce qui a été percu par la
plupart des Syriens comme une prise de position solidaire de leur combat et



de leurs sacrifices. Ces mémes Syriens voyaient venir la fin du régime alors
que rien n’a été fait pour arréter la tuerie et que de nombreux pays disaient
en fait la chose et son contraire. Le régime a tiré profit de cette paralysie et
de ces contradictions et poursuivi sa sanglante répression dans une totale
impunité. D’ou le sentiment tres répandu dans le pays d’étre abandonnés
par le monde entier, voire d’étre la victime d’une conspiration universelle.
Les Syriens ont en mémoire de douloureux souvenirs qui renforcent leur
méfiance vis-a-vis du monde, et de I’Occident en particulier.

L’impact de ces trois processus a entamé la confiance des Syriens en une
quelconque force existante. Cela s’est reflété dans les banderoles et les
slogans exprimant les états d’ame des manifestants. Le 17 février 2012,
durant le siege et le bombardement de Baba Amr a Homs, la “ville occupée
de Kafranbel” a déployé ce message : “Vous nous prenez pour des dupes ?
Tandis que des rivieres de notre sang coulent, vous jouez et échangez les
roles du bien et du mal ! Le monde entier est fourbe et perfide !” Le terme
“occupée” que s’attribue la commune de Kafranbel, entre bien d’autres,
renvoie a un contexte politique et psychologique dans lequel la révolution
est considérée comme une libération d’une occupation étrangere.

Le fameux slogan “ODieu, nous n’avons que Toi, Dieu”, apparu dés
I’été 2011, correspondait aussi a un fort sentiment d’isolement et
d’abandon. Le 17 mars 2012, lorsque les manifestants ont scandé durant les
funérailles de leurs martyrs tombés la veille 8 Ragga “O Dieu, Ton peuple
est désarmeé”, ils ont en peu de mots proclamé qu’ils sont le peuple de Dieu
et qu’ils sont désemparés face a un régime assassin, armé et hostile. En
somme, leur salut en tant que “peuple de Dieu non armé” viendrait en
s’armant.

Avant cela, le 14 octobre 2011, “Kafranbel occupée” avait brandi une
banderole alliant le comique et le dramatique qui deviendrait célébre : “A
bas le régime et 1’opposition, a bas la nation arabe et islamique, a bas le



"’

Conseil de sécurité, a bas le monde entier Cette commune était
auparavant “inconnue”, comme la Syrie tout entiere. Elle exprimait de la
sorte un rejet de toute forme de discrimination positive au bénéfice de
quiconque. Toutes sont maléfiques ou complices ou sans intérét. Au bout
d’une année de révolution, une autre banderole tres significative a été
brandie dans la commune de Binich, qui ne differe pas beaucoup de
Kafranbel d’un point de vue social et culturel. Cette fois, le message est
dénué d’humour et plus radical et sombre : “A bas les comités de
coordination et les conseils, a bas les traitres du Conseil national, a bas la
page principale de la révolution syrienne [la page Facebook sur laquelle se
déroulaient les votes des slogans des manifestations du vendredi], a bas la
Coalition des coordinations et le Comité national de la révolution !” Ce qui
distingue cette banderole, c’est sa proclamation radicale d’un manque total
de confiance en toute I’opposition, y compris des formations créées au sein
de la révolution ou en rapport avec elle. Cela n’était pas tant I’expression
d’un désespoir résigné que celle d’une colere, d’une méfiance a 1’égard de
ces formations aux noms ronflants et peu fiables plut6t qu’une annonce de
renonciation a la lutte. Selon certaines informations, ceux qui cessaient de
manifester prenaient les armes. La colére, la détermination a poursuivre le
combat et le recours aux armes devaient peu a peu, une fois combinés,
transformer le conflit en entreprise nihiliste avec pour seule perspective tuer
ou étre tué. Le régime a depuis le début de la révolution combattu avec cette
mentalité.

Il nous semble que le morcellement inévitable des activités de la révolution
contribue a propager 1’esprit nihiliste : méfiance généralisée, propension a
la violence et radicalisation religieuse. Cela résulte du caractere
extrémement décentralisé de la révolution et des séquelles de plusieurs
décennies de despotisme. Car il faut garder a I’esprit que, pendant pres d’un
demi-siecle, le régime a divisé et isolé la société. Et des le début de la



révolution, il s’est efforcé avec une terrible détermination d’empécher tout
rassemblement protestataire sur les places centrales. La convergence des
multiples flux de la révolution est ainsi devenue impossible, et avec elles les
opportunités de débats, d’échanges d’opinions et de confiance entre les
manifestants.

La radicalisation religieuse confere un caractere absolu au conflit et
légitime le recours a la violence. Celle-ci est congue comme un djihad
contre un régime impie, et la mort potentielle du combattant comme un
martyre. L’“islam” peut étre interprété de maniere a répondre aux velléités
de rupture totale et de délégitimation d’une entité ennemie jugée
mécréante®, Le salafisme djihadiste prone précisément un genre d’islam
apte a satisfaire ces attentes. Le fractionnement des formations
combattantes et leurs déficits en termes d’organisation, d’efficacité et de
leadership rassembleur jouent en faveur des groupes extrémistes®.

A la perte de confiance, au morcellement et a la multiplication d’ilots
isolés s’ajoute une vision confuse de la trajectoire de la révolution et du
devenir national. C’est le résultat de I’impasse dans laquelle se trouve la
Syrie depuis plus d’un an et de la méfiance justifiée a 1’égard des élites
politiques et culturelles. La perplexité et la confusion incitent a 1’action
directe et au mépris des idées, de la politique, des programmes, des
prévisions, des intellectuels et des hommes politiques. Elles peuvent
néanmoins satisfaire certains segments de la population, étrangers et
indifférents aux débats intellectuels et avides d’une transformation
immeédiate de la réalité, notamment par la violence. C’est ce qui est proposé
par les islamistes intégristes, dont le bagage intellectuel consiste en
quelques recettes pratiques prétes a 1’emploi, clés en main. On sait
d’ailleurs a quel point ils sont hostiles a bien des aspects du patrimoine
culturel islamique.

Etant donné que 1’arabité paye le prix de son usage en tant que doctrine
officielle du régime, I’“islam” récupere a lui seul ceux qui ont retiré leur
confiance au régime, aux Arabes et au monde entier. Le
vendredi 6 avril 2012 était marqué sur une banderole dans la commune de
Tafs, a Deraa : “Nous emmerdons tous les Arabes / Dieu tout-puissant est
avec nous !” Loin de constituer une éniéme diatribe des Arabes contre eux-



mémes, il s’agissait d’'un nouveau pas dans le recours au “Dieu tout-
puissant”, et a lui seul. Ce vendredi-la avait été nommé “La conquéte
appartient a celui qui est prét a conquérir”, en écho a un hadith attribué au
prophete Muhammad. Rien que ce nom révele, dans 1’esprit de ceux qui
I’ont donné, I’articulation de la religion avec la violence, c’est-a-dire le
djihad (ce qui n’empéche pas de demander le soutien financier des riches
Etats du Golfe !).

Ce n’est qu’apres s’étre égosillés dans 1’angoisse et la détresse : “Ou sont
les Arabes ? Ou sont les musulmans ? Ou est le monde ?”, que des pans
entiers de la société ont décidé que toutes les forces politiques sont
corrompues, comploteuses et maléfiques, que toutes les forces en présence,
arabes et internationales, sont incapables de les aider, voire complices, et
qu’il n’existe d’autre moyen de tenir téte a ce régime sans foi ni loi que la
violence. Si le recours aux armes n’est pas encore systématique, 1’idée de
répondre a la violence par la violence se répand. Apres les diatribes
politiques, 1’éloge des armes. A la fin de 1’année derniére, on entendait déja
a Hama et dans la région de Jabal al-Zawiya : “Non au pacifisme, oui aux
tirs de balles.” Cette tendance ne cesse de s’affirmer dans de nombreux
milieux de la société, en particulier parmi les musulmans sunnites, sans que
la militarisation de la révolution soit leur choix initial, ni une préférence
idéologique ou politique déclarée.

Il faut ici préciser qu’il n’y a aucune similitude entre résistance armée
contre le régime et nihilisme. En réalité, la forme prédominante de
résistance violente n’est pas nihiliste, elle n’est pas due a une perte de sens,
ni a une doctrine religieuse. C’est une violence défensive, relativement
organisée, dont I’orientation générale est plutdt nationaliste méme si la
plupart de ceux qui la pratiquent sont des croyants. L’ Armée syrienne libre,
qui, par les origines de ses chefs et de ses bataillons, est loin d’étre nihiliste,
est le cadre général de cette résistance armée. Plus encore, nous estimons
que reconnaitre la légitimité de 1’Armée libre et 1’aider a s’organiser
politiquement peut faire barrage a la montée des tendances nihilistes
guerrieres. A contrario, si ce processus laborieusement en cours aujourd’hui
venait a échouer, si I’Armée libre se désintégrait, nous irions vers une



propagation de I’esprit d’Al-Qaida. Le nihilisme ne nait pas de la résistance
violente et organisée contre le régime mais bien de son éventuel échec.

La prédisposition nihiliste n’est pas incompatible avec une inclination pour
la religion dans ses versions les plus fondamentalistes et les plus strictes.
Cette forme de nihilisme se répand dans une société qui a perdu confiance
dans toutes les instances modernes de régulation, qu’elles soient politiques,
culturelles, juridiques ou institutionnelles, y compris ce qu’on appelle la
“communauté internationale”. Le rejet de tout intermédiaire entre I’homme
et Dieu, ou la parole divine littéralement comprise, est la caractéristique
distinctive du fondamentalisme islamique. La séduction du courant
wahhabite réside dans cette négation radicale de tout intermédiaire, donc de
I’histoire, et elle se renforce a mesure que se perd la confiance dans le
monde qui nous entoure®’. L.a notion d’apostasie, si présente dans la pensée
islamique en général et dans les courants wahhabites en particulier, est a la
base, aux plans religieux et existentiel, du nihilisme et de la négation du
monde. Il y a dans I’islam contemporain (et passablement dans 1I’islam tout
court®) une forte propension au nihilisme, surtout depuis que les
musulmans ont été intégrés dans la “modernité” en position de faiblesse et
de passivité®. Depuis, et en réalité méme avant, I’islam a tendu a minimiser
la valeur de I’existence dans une histoire en mutation pour se replier sur ce
qui est supposé étre 1’essence immuable des musulmans et qui correspond
également a leur puissance et a leur grandeur du temps de leur “age d’or”
révolu. La dévalorisation de I’existence réelle est une constante de tout
nihilisme. Nous pouvons dire que ce nihilisme est celui d’un “exces de
sens”, contrairement au “déficit de sens” auquel est attribué le nihilisme
européen. Mais la question semble étre plus étroitement liée a un
antagonisme total entre le “sens” et le “monde”.

Pour beaucoup de nos concitoyens, le monde contemporain en tant que
réalité matérielle est impossible a imaginer, dépourvu de sens et invivable.



Il est normal par conséquent de le rejeter tout comme il est justifié de le
renverser, voire de 1’anéantir. Cela convient aux idéologues islamistes
avides de pouvoir, qui cherchent a monopoliser le sens de 1’islam et son
interprétation afin de réaliser leur objectif.

Notre nihilisme a donc la méme origine que les autres, c’est-a-dire le
non-sens radical du monde, méme si la coloration spécifique du nihilisme
arabe contemporain est islamique® et méme s’il est enclin a une violence
absolue ou a un “terrorisme” qui le rapproche du nihilisme russe de la fin
du x1x° siecle. Ce qui distingue en général les islamistes a notre époque, que
ce soit la dévalorisation de la totalité des intermédiaires culturels et
politiques et leur réduction a de simples outils et procédures, ou la
limitation du sens au seul “islam”, releve au fond de ce capital nihiliste
constant. Dieu, Allah, est resté a 1’écart de la modernité, et la pensée
islamique n’a pas pris acte de cette transformation historique majeure que
nul ne doit nier quoi qu’il en pense. D’ou en général le penchant des
islamistes pour la violence, qui s’inscrit dans le droit-fil de leur vision d’un
monde vide de sens.

Puisque la notion de djihad allie religion et violence et que I’islam est le
ressort intellectuel de la perte de confiance dans le monde, le nihilisme
islamiste est parfaitement incarné par les mouvements djihadistes. Al-Qaida
en est le parfait exemple, car elle cristallise cette radicalité dans la négation
du sens d’un monde considéré comme “judéo-croisé”, corrompu et
décadent, et incarne le djihad, cette fusion de I’islam et de la guerre.

Les rivalités entre les différentes tendances nihilistes dans la société
syrienne jouent en faveur des islamistes fondamentalistes, en particulier les
salafistes djihadistes au détriment des Freres musulmans traditionnels, qui
suscitent de la méfiance. Certes, le courant des Freres nie les médiations
mais de facon beaucoup moins radicale que les salafistes et les wahhabites.
Il est par conséquent probable qu’il se retrouve en conflit avec le nihilisme
montant en Syrie et, d’une certaine fagcon, qu’il en soit la victime. D’ailleurs
les salafistes djihadistes le considérent comme laique®..



Toutefois, la montée du nihilisme en Syrie ne se fait pas sans résistance.
Elle est contrée et limitée par les traditions des sociétés locales. L’islam
populaire en est le référent de base, et il est plus prégnant et plus en
adéquation avec la vie des gens que les versions plus rigoristes et
fondamentalistes de D’islam®. Ces derniéres, contrairement a [’islam
populaire, reposent sur I’invocation d’un sentiment de culpabilité et la prise
en défaut du commun des croyants, surtout dans un contexte de
désintégration et d’écrasement comme celui d’aujourd’hui.

L’ascension du nihilisme est également freinée par le dynamisme de la
société syrienne et sa persévérance dans son opposition au régime de
diverses manieres, civiques et pacifiques. L’esprit général de la révolution
est résolument temporel, vivant, aspirant a 1’émancipation et a la dignité
humaine. Il constitue en soi une garantie contre le djihadisme nihiliste quel
que soit 1’attachement populaire a la religion®®. I1 me semble que les
chances de propagation des tendances nihilistes resteront réduites aussi
longtemps que la révolution se poursuivra. Seule sa défaite, y compris
militaire, c’est-a-dire un sérieux revers de 1’Armée libre, pourrait favoriser
les islamistes nihilistes®.

L’esprit de la révolution ouvre des champs de possibilités a différentes
orientations, telles que les courants non violents, les islamistes non violents,
les forces laiques... Ce sont la des contrepoids conséquents au nihilisme.
L’apport des laiques dans la révolution syrienne est trés important si 1’on
fait abstraction de leur dispersion — et des coups portés a la laicité par un
laicisme sectaire rallié au régime.

Aujourd’hui, notre nihilisme est encore faible et réversible si toutefois
I’atmosphere générale se détend et les bains de sang s’arrétent. Sinon, aussi
longtemps que les trois processus évoqués au début de cet article
perdureront : une violence aveugle de la part du régime, une performance
médiocre de la part de 1’opposition et une absence d’initiatives
internationales au regard de la tragédie syrienne, sans oublier la
fragmentation géographique et idéologique de la révolution, on peut
s’attendre a un affaiblissement continu des résistances capables de mettre
un frein a la montée en puissance du nihilisme.



Mais pourquoi parlons-nous d’un nihilisme guerrier au lieu de parler de
terrorisme ou de terrorisme islamiste ? En vérité ce sont les polémiques
occidentales autour de la notion de “terrorisme”, déja avant
le 11 septembre 2001 mais surtout apres, qui en ont dénaturé le sens de
deux manieres complémentaires.

La premiere est le refus de considérer les causes du terrorisme, sous
prétexte que cela lui donnerait une certaine justification ou légitimité. La
seconde est 1’établissement d’un lien primordial entre le terrorisme et
I’islam de sorte que le premier, a priori acausal, soit le fait ou le fruit du
second. D’ailleurs 1’expression “terrorisme islamique” tant usitée dans les
milieux occidentaux suffit a illustrer ce lien établi de facto entre les deux
mots.

Cette approche ne permet pas de comprendre ce phénomene historique
déja connu en Europe, pratiqué par des Européens a une échelle plus
importante qu’ailleurs. Elle ne favorise pas non plus 1’élaboration de
politiques efficaces pour contrer les tendances nihilistes qui émergent ca et
la, dans des terrains culturels et intellectuels divers autour de la planete. Il
est plus que jamais nécessaire d’analyser sérieusement ce phénomene pour
y apporter les réponses idoines. Refuser une telle analyse n’a d’autre raison
que la volonté de dénier toute responsabilité européenne ou occidentale
dans certains problemes actuels. Et ce déni n’est pas moins aberrant que la
propension de beaucoup d’Arabes et de musulmans a faire porter la
responsabilité de tous leurs malheurs a 1’Occident. Le sort de la Palestine et
de son peuple illustre parfaitement mon propos.

C’est en particulier I’islam sunnite qui est désigné quand on relie I’islam
au terrorisme, et cela est dii au fait qu’il est majoritaire dans le monde arabe
et musulman, dominant historiquement et le plus identifié a I’histoire de
I’islam et a son expansion mondiale. Il est aussi visé parce que les



organisations sunnites, en particulier Al-Qaida, sont I’incarnation la plus
manifeste du nihilisme islamiste négateur du monde.

Si I’on repense la notion de terrorisme comme une pratique aveugle de la
violence, motivée par le sentiment d’injustice et de discrimination, la
solitude et la haine du monde, on peut alors parler de tendances nihilistes
révolutionnaires ou terroristes en Syrie aujourd’hui. Il s’agit d’actes
violents, sauvages, appelés a se multiplier sur fond de répression terroriste
illimitée du régime. Des procédés qui se réclament de I’islam, seule
référence d’une population abandonnée a son sort, n’ayant plus confiance
en aucune force existante a 1’échelle locale ou internationale.

En méme temps, il n’est pas faux de qualifier le terrorisme du régime de
nihiliste. C’est méme le protagoniste le plus nihiliste en Syrie, non
seulement du fait de son exercice aveugle de la violence contre les civils
mais surtout compte tenu de son attitude négatrice du monde qui s’enracine
dans la version baathiste du nationalisme arabe, ou “arabisme absolu”.

Le régime fonde son pouvoir absolu sur ce principe que le monde n’est
pas digne de confiance. C’est la justification psychologique et politique
idéale de sa “gouvernance”, car si le monde est maléfique, tout comme les
ennemis de 1’intérieur, il devient légitime d’éliminer ces derniers par tous
les moyens et d’isoler la société dans son ensemble de I’adversité
mondiale — a part évidemment les dirigeants du pays, supposés étre la pure
incarnation du nationalisme et de 1’incorruptibilité.

Le nihilisme du régime contribue, comme toute tendance nihiliste, a
dévaloriser la réalité au profit d’une essence arabe éternelle ou de causes
fatidiques dissociées de la vie des gens. Cela permet de garder une emprise
sur la conscience collective, de déconnecter les gouvernés de leurs
conditions de vie, donc de les mettre dans 1’incapacité de les changer. 1l faut
dire qu’il a réussi dans cette besogne, profitant en partie de I’inertie des
intellectuels. La liberté ne peut pas se construire a partir d’une
représentation essentialiste de soi, fiit-elle arabe ou islamique ou autre®.

Le nihilisme du régime est toutefois fallacieux et trompeur dans la
mesure ou il n’émane pas d’une profonde conviction que le monde (en tant
que champ politique international ou que réalité vécue) est
incontestablement corrompu et que ses adversaires politiques sont



véritablement des traitres. Il ne croit méme pas, contrairement a ce que
prétend la doctrine des services de renseignement, que la société est
corrompue, arriérée et intégriste. Ces jugements ne sont que des allégations
qui lui servent a garder le pouvoir éternellement, a I’inverse du nihilisme
islamiste contemporain ou autre.

Ce subterfuge apparait clairement dans les slogans des chabbiha et de ses
services : “Al-Assad ou personne !”, “Al-Assad ou nous brilons le
pays !”C’est la raison pour laquelle le terrorisme du régime est
intrinsequement de type fasciste. Les vrais nihilistes, comme les Russes du
X1x¢ siecle et les islamistes de nos jours, sont profondément convaincus de
la justesse de leur cause, contrairement a la famille Assad.

Expliquer les origines du nihilisme guerrier n’est pas le légitimer. Le
terrorisme est une violence aveugle qui n’est pas seulement responsable de
la mort d’un grand nombre d’innocents mais qui s’en prend treés rarement
aux véritables coupables. S’il lui arrive de cibler des coupables, il atteint
systématiquement des innocents. C’est pourquoi il est criminel quelles que
soient ses causes, ses motivations et ses justifications. De toute facon, le
terrorisme ne réalise jamais ses objectifs affichés. En fait il n’en a pas
vraiment, 1’attaque des civils n’étant pas en soi un objectif politique.
Comme il agit sous I’emprise d’un sentiment d’injustice, son “objectif” se
résume a la rébellion et a 1’élimination de ses ennemis. Les objectifs plus
nobles qui peuvent étre proclamés par des terroristes, tels que la liberté,
1’égalité, I’indépendance nationale, la fin de la pauvreté ou la sanction des
criminels, ne sont jamais atteints. Il n’y a aucun exemple de libération ou de
réalisation de véritables objectifs politiques par le recours au terrorisme.

A supposer qu’une organisation nihiliste arrive au pouvoir, que fera-t-elle
sinon établir un régime despotique ? Non pas seulement parce qu’elle est
familiere de la violence aveugle mais aussi parce que sa méfiance radicale
vis-a-vis du monde exclut la dissidence et I’opposition, et éradique toutes



les voix dissonantes, sur le modele de la Corée du Nord ou de la Syrie
baathiste ou encore de 1’ex-Union soviétique et ses clones.

Les djihadistes n’ont pas de mal a justifier la barbarie de leurs moyens
par la fin qui n’est rien de moins que le regne de Dieu sur terre. Le
nihilisme islamiste est de ce fait potentiellement capable de fonder un des
pires régimes tyranniques, une machine a broyer les humains et les sociétés
au nom d’une doctrine fermée et d’une nécessaire rupture avec le monde, a
I’instar des talibans en Afghanistan. La fin justifie les moyens. Il n’y a pas
de bon ou de mauvais moyen, le plus expéditif étant le plus recherché car il
est le plus efficace. Le dogme de I’absolu implique I’efficacité et la
transformation de 1’abominable réalité par la force pure. Le machiavélisme,
dans le sens courant du mot, ne se rapporte pas a des individus ou des
groupes sans principes mais a ceux qui considerent que leurs principes
priment sur la vie humaine, I’histoire et I’existence effective des gens.

Du point de vue de I’intérét national syrien, |’orientation supranationale
des djihadistes représente un grand danger. Axés sur une représentation
imaginaire de la “nation islamique”, ’effondrement de I’Etat syrien ne les
préoccupe nullement. Bien au contraire, il est pour eux souhaitable®. Ils ne
sont pas non plus inquiets de voir s’intensifier les dissensions
communautaires. Ils y travaillent, au contraire, et de la facon la plus
immorale. A quoi s’ajoute leur hostilité viscérale a la culture et aux
institutions sociales et politiques modernes.

Le nihilisme guerrier, on 1’a dit, a plus de chances de se répandre a mesure
que la révolution, sous la pression du terrorisme fasciste du régime, soit
amenée a se définir uniquement par son opposition au régime et sa volonté
de I’éliminer, plutot qu’en affirmant les valeurs et les principes de la future
Syrie libre. S’il est possible d’avancer une explication causale a ce
processus, il est en revanche impensable d’attribuer des objectifs politiques
au nihilisme guerrier, contrairement a une interprétation occidentale qui



prend le discours des djihadistes au pied de la lettre. Le terrorisme est
analysable si 1’on se référe a ses causes, non a ses objectifs. Le terrorisme
exprime mais ne produit pas.

Se suffisant a lui-méme et n’ayant pas d’autre but que la violence
aveugle, le “nihilisme révolutionnaire” s’articule en Syrie a 1’islam parce
que ce dernier lui procure justement ce qui est supposé étre l’ultime
aboutissement de la vie humaine et non pas uniquement une finalité
politique. Il y a dans ce nihilisme beaucoup de néant et peu de révolution®,
et c’est pourquoi il n’offre qu'un visage mortifére, destructeur et détraqué
qui éclipse celui, vivant, tourné vers |’avenir, d’une révolution
émancipatrice.

Nous préférons parler de “nihilisme révolutionnaire” plutét que de
terrorisme, d’une part parce que la notion de terrorisme a été corrompue par
les Occidentaux et instrumentalisée dans des politiques hostiles et coliteuses
en Afghanistan, en Irak et toujours en Palestine, et d’autre part pour dire
que notre terrorisme contemporain n’a pas au fond de traits différents de
ceux qui I’ont précédé. Il relevait a 1’origine de I’un des courants les plus
légitimes du monde moderne, le courant révolutionnaire qui se battait pour
changer les institutions politiques et sociales corrompues. Mais le nihilisme
révolutionnaire a systématiquement échoué, en France (au xvii® siecle)
comme en Russie (au x1x%), en Palestine a la fin des années 1960 et au
début des années 1970 quand il était nationaliste et marxiste, et a partir des
années 1990 quand il est devenu islamiste. Il a échoué parce qu’il se
rattachait a 1’essence et au modeéle abstrait au détriment de 1’existence et de
la vie concrete. Le nihilisme islamiste, lui, échoue précisément parce qu’il
s’accroche a un passé fantasmé et défend une essence islamiste imaginaire
dans laquelle la majorité des musulmans ne se reconnait pas.

L’islam en tant que tel ne procure pas de spécificité au nihilisme. Il s’agit
moins de I’islam authentique et éternel, comme prétendent ses partisans et



ses détracteurs, que d’une fabrication moderne qui, comme dans les cas des
idéologies politiques contemporaines, nationalistes et communistes en
particulier, répond a des situations de notre époque. C’est une démarche
idéologique qui vide a son avantage le monde de son sens et de ses valeurs.
C’est le cas dans le contexte de la révolution syrienne. Plus le retrait du sens
est radical, plus I’islam en devient le support le plus approprié. Cela réduit
bien entendu considérablement les chances d’une évolution politique et
augmente le risque terroriste. L’ exemple des révolutions russe et francaise
est probant.

Il existe au cceur méme de I’islam une disposition au nihilisme qui repose
sur la dévalorisation de la “vie sur terre” et la centralité extréme de
I’“unique” au détriment du monde majoritaire. S’ajoute a cela la primauté
accordée a 1’époque glorieuse de la fondation par rapport a I’histoire
ultérieure. Cette disposition s’est affirmée en raison de certains
développements historiques, surtout le “malaise” provoqué par 1’aveénement
de la modernité occidentale, qui sera un ferment de contestation et
d’adversité, y compris contre les gouvernements post-coloniaux.

En revanche, il y a dans I’islam historique autant d’éléments éthiques que
d’adhésion a la “vie terrestre” qui limitent cette disposition au nihilisme. On
le constate chaque fois que les relations entre les musulmans et le monde
contemporain s’améliorent ou chez les musulmans qui ont bénéficié d’une
certaine ascension sociale.

10

Dans le contexte particulier de la Syrie, la vigilance s’impose dans 1’usage
de la notion de terrorisme pour des raisons politiques évidentes. Le régime,
en effet, en use a tort et a travers pour désigner la révolution, dans le but de
se rapprocher des pays occidentaux et arabes et de les retourner contre elle.
C’est 1I’élément principal de son discours offensif, qui se résume, des le
début, a qualifier les manifestants de terroristes en se référant
systématiquement a Al-Qaida pour justifier sa féroce répression. Or les



preuves ne manquent pas de I’implication de ses services de renseignement
dans des opérations terroristes.

Par ailleurs, I’utilisation de cette notion implique trois facteurs du
nihilisme dont !’interaction est pour I’instant limitée et réversible. Des
opérations qu’on peut qualifier de terroristes ont effectivement eu lieu, mais
de forts soupcons pesent sur le régime de les avoir commandées, tandis
qu’une violence défensive et non nihiliste se pratique de plus en plus contre
le régime. Des scenes de chaos armé et des agissements inacceptables ont
été aussi dénoncés par des organisations internationales et des voix a
I’intérieur de la Syrie. Ils sont toutefois trés limités si on les compare aux
crimes commis par le régime, selon Amnesty International® et la
commission d’enquéte internationale indépendante (du Conseil des droits
de I’homme) sur la Syrie®. Ils sont certes condamnables mais doivent étre
considérés comme des débordements dans le cadre d’un mouvement social
de résistance, légitime sur le plan politique et humain.

Les éléments du complexe nihiliste, a savoir le retrait de confiance, la
violence aveugle et I’islamisation intégriste, ont des chances de s’affirmer
davantage avec ’expansion du terrorisme d’Etat et la persistance de la
crise. Cela aboutirait a la destruction des milieux de la révolution et a la
disparition des forces capables de restaurer la relation des Syriens avec le
reste du monde et de leur ouvrir des fenétres sur 1’espoir. Alors que la
violence sociale est encore limitée a la lutte contre le régime et a
I’autodéfense, le terrorisme s’éloigne des milieux locaux de la révolution et
se radicalise dans sa propre logique au point de déclarer la guerre a une
société considérée comme impie. Des informations circulent a propos de
groupuscules religieux en activité qui n’ont rien a voir avec les
revendications de la révolution ni avec la population locale. On dit que 1’'un
d’entre eux a revendiqué des enlevements et des demandes de rancons dans
la région de Jabal al-ZawiyaZ

Existent aussi des groupes djihadistes affiliés a Al-Qaida, dont Jabhat al-
Nusra, qui a revendiqué les opérations du 6 janvier 2012 qui ont visé un
regroupement des forces de I’ordre et deux attentats le 20 mars 2012, contre
la branche des services de renseignement de 1’armée de 1’air et
I’administration pénale a Damas, ainsi que [’opération de Qazzaz



le 13 mai 2012. La méfiance a I’égard de la propagande officielle n’est pas
une raison suffisante pour nier 1’existence de ce groupe qui peut trouver
aujourd’hui en Syrie un environnement favorable a son développement.
Rien ne permet non plus d’affirmer qu’il est une pure invention du régime”.

11

Il me semble utile de le répéter : plus la révolution se prolonge dans une
confrontation violente avec le régime, plus les tendances nihilistes et
extrémistes sont appelées a se développer et a progresser. L’état d’esprit
fondamentaliste en Syrie n’est pas nécessairement le produit d’un
intégrisme islamiste volontaire mais constitue 1’une des réponses possibles
de sociétés locales violentées, en présence d’une offre idéologique islamiste
appropriée a la violence.

Le nihilisme potentiel est di aux conditions de la révolution et a
I’attitude du régime vis-a-vis d’elle. Ce n’est pas, comme le prétend la
propagande officielle, une épidémie due a un étrange virus terroriste. La
victoire de la révolution diminuerait les possibilités d’articulation des trois
éléments du complexe nihiliste, ou du moins permettrait d’en atténuer les
effets. A supposer que le régime reprenne le contrdle de la situation, il y a
fort a parier que surgiront parmi les centaines de milliers voire les millions
d’activistes de la révolution des groupuscules nihilistes inévitablement
islamistes. D’ou I’urgence de libérer la société syrienne de la violence et de
mettre fin au terrorisme d’Etat. I aurait fallu que cela se produise bien
avant pour endiguer toute dérive barbare. Si toutefois la situation actuelle se
prolonge, il faut s’attendre a ce que la violence nihiliste se démarque
totalement de la révolution et acquiere sa propre force d’impulsion, que
I’arrét du terrorisme d’Etat ne suffira pas a stopper.

L’opposition syrienne peut jouer un role dans la reprise de confiance et la
lutte contre le nihilisme, ce qui n’exige pas nécessairement une organisation
unifiée mais un dépassement des rivalités absurdes. Elle ne doit plus donner
cette image de division et de médiocrité mais faire preuve de modestie et de



bonne foi. Le probléeme de 1’opposition ne réside pas tant dans sa faiblesse
ou sa disparité que dans 1’absence de rigueur et de loyauté.

Les forces internationales et arabes ont aussi un role important a jouer
pour contrer cette tendance nihiliste en Syrie en aidant notamment les
Syriens a se débarrasser du terrorisme assadien. On peut débattre
longuement de la forme que pourrait prendre ce soutien. La question qui se
pose n’est pas le principe d’une intervention militaire des forces étrangeres,
qui est en tout état de cause impossible, mais la facon dont le débat a été
circonscrit dans ce cadre. Ce qui est demandé est le boycott total du régime
et un embargo effectif, portant notamment sur 1’armement, ce qui aiderait
les Syriens a faire tomber le régime d’Assad par leurs propres moyens. Ce
sera tres difficile mais sans doute moins cofiteux qu’une intervention
militaire étrangere, et en adéquation avec I’intérét de la Syrie et des Syriens.

Nous vivons dans un monde ou le nihilisme ne peut étre confiné derriere
des frontieres, comme I’a illustré 1’expérience de 1’Afghanistan. C’est
pourquoi les forces internationales et les pays arabes seraient avisés d’aider
les Syriens a se débarrasser de leur cauchemar. Cela ne contredit en rien la
rationalité politique des Etats-nations, mais cela nécessite une plus large
ouverture de leur horizon mondial et historique.

Il est toutefois fort peu probable que nous assistions a un tel élan de
générosité dans un avenir proche, vu le nombrilisme de tous les Etats, qui
est bien leur “vertu” supréme. De plus, quels que soient les courants
nihilistes, toutes doctrines confondues, et leur propension a user de la
terreur, ils demeurent des pions aux mains des services de renseignement
qui s’en servent pour justifier leur existence et leurs budgets colossaux.
C’est vrai aussi bien dans les dictatures que dans les démocraties, et 1’on
sait comment des organisations nihilistes ont été manipulées par des
services de renseignement, des nihilistes russes a Al-Qaida, en passant par
les Brigades rouges en Italie et le groupuscule du Palestinien Abou Nidal.
Les services syriens ne sont pas en reste dans ce jeu-la. Cette attraction
entre deux poles du monde souterrain mérite d’étre analysée. Il existe un
pole inférieur extrémement négateur de la réalité, en affinité avec la mort et
tourné vers un passé trés ancien ou un futur lointain, et un pole séculier,
matérialiste et extréemement moderne, incarné par les services de



renseignement. Al-Qaida est I’exemple type d’une organisation infiltrée et
piégée par les renseignements tant elle est immature, déconnectée de la
population locale, du monde du travail, de la production, et ennemie de la
vie normale. Il se peut par conséquent que les divers services de
renseignement, arabes, occidentaux, iraniens, turcs, trouvent dans la montée
du nihilisme en Syrie une occasion propice pour régler leurs comptes.

12

La crise syrienne a mis a nu I’impuissance et les contradictions profondes
de 1’ordre international. Au-dela de la responsabilité historique des
Occidentaux dans la tragédie palestinienne et ses conséquences en Syrie, le
systeme international ne semble pas en mesure, par carence morale et
juridique, de condamner le régime syrien de facon cohérente.

A cause de cette impuissance, il est probable que nous assisterons dans
’avenir, a 1’échelle internationale, a davantage d’échecs politiques et a une
plus grande focalisation sur les aspects sécuritaires. D’ou la nécessité d’une
restructuration de 1’ordre mondial vers plus de démocratie et d’humanisme.

Ces propos peuvent paraitre utopiques, mais c’est juste une facon de
pointer le probleme d’une maniere radicale.



“AL-ASSAD OU PERSONNE”, “AL-ASSAD
OU NOUS BRULONS LE PAYS” :
LE REGIME DU NIHILISME POLITIQUE

Damas, octobre 2012

J’éprouve une fascination particuliere pour le slogan “Al-Assad ou
personne” parce qu’il est tout autant criminel qu’admirable de clarté. Un
slogan direct, simple et qui pourtant concentre en soi la philosophie
politique du regne assadien. Voici quelques réflexions sur sa dimension
fascinante a la fois nihiliste et ontologique.

L’histoire contemporaine de la Syrie n’a jamais connu de slogan
préexistant a une pratique, tel que celui de “Al-Assad ou personne”, ou son
équivalent jumeau : “Al-Assad ou nous briilons le pays” ! Ce slogan est
captivant, surprenant de véracité, d’impudence et d’extrémisme. Durant une
année et demie, il a scrupuleusement été mis en application, incarnant ainsi
a lui seul la “théorie” du régime syrien et sa pratique.

La théorie suppose qu’il existe un pays nommé la “Syrie d’Al-Assad”
dont dispose le propriétaire, Al-Assad, comme de son bien privé. Il ne tue
pas tout le monde mais en tue suffisamment pour que les autres se sentent
menacés. Il n’emprisonne pas tout le monde mais suffisamment pour que le
reste redoute, ou qu’il soit, d’étre emprisonné. Il ne torture pas tout le
monde mais en torture tellement que la terreur et la peur hantent
durablement les cceurs de tous les autres. De la méme facon, il n’humilie
pas tous les Syriens mais beaucoup d’entre eux pour briser toute velléité de
redresser la téte. Enfin, il ne corrompt pas directement tous les Syriens mais
suffisamment pour les maintenir dans le cercle de la corruption et, de ce
fait, leur faire abandonner tout espoir de réforme.

Le propriétaire de la “Syrie d’Al-Assad” réussit parfaitement dans sa
mission car il dispose d’une “machine”, ’Etat, qui se charge de tuer,



torturer, humilier, corrompre et bien d’autres choses encore. Elle s’assure de
la généralisation de ces pratiques sans nécessairement avoir affaire
individuellement a chaque Syrien. Autre chose d’important que la machine-
Ftat s’évertue a affirmer preuves a 1’appui, c’est le caractére exceptionnel,
la rareté, la sagesse et le génie du propriétaire de 1’Etat. Sa 1égitimité repose
non pas sur une regle générale qui le relie et 1’identifie aux autres, mais sur
son unicité et sa supériorité, qui le rendent irremplacable.

Cette légitimité ne ressemble qu’en apparence a celle fondée sur le
charisme, décrite par Max Weber. Car il ne s’agit pas ici d’une vocation
naturelle ou d’un pouvoir d’attraction d’une personnalité expérimentée pour
prendre les commandes de 1’Ftat, mais d’une véritable industrie a fabriquer
le charisme mise en place aprés la prise du pouvoir. Elle s’appuie
inlassablement, par I’intermédiaire de tous les organismes de 1’Etat, sur la
coercition et ’endoctrinement. Elle est non pas différente de la légitimité
bureaucratique de ’Etat moderne décrit par Weber, mais représente tout son
contraire. Elle repose sur le génie et I’unicité, sur 1’exception, non sur la
regle, non sur la loi mais sur sa violation. C’est donc une légitimité
individuelle liée exclusivement a la personne du propriétaire, et c’est
pourquoi elle est potentiellement voire nécessairement héréditaire.

Que le fils Bachar hérite de son pere n’est pas tant un fait toléré qu’un
devoir, un indicateur par excellence du patriotisme syrien et de la sécurité
du pays. Avant méme que le nom Al-Assad soit I’incarnation d’une dynastie
fondée par Hafez, héritée par Bachar et probablement un jour par Hafez
junior, c’est avant tout le nom de la Syrie, et il indique son inestimable
chance d’avoir un tel président.

Alors qu’Al-Assad est le nom du régime, celui-ci est la “patrie” des
loyalistes, en particulier les noyaux sécuritaires et communautaires dont la
loyauté est poussée jusqu’a 1’identification.

L’association Syrie-Assad dissimule le noyau sécuritaire-communautaire
derriere une caractéristique nationaliste englobante, qui jette 1’opprobre sur
tous les opposants potentiels. La “Syrie d’Al-Assad” est de ce fait un
programme politique en soi, dont 1’objectif est de déposséder les opposants
de la moindre légitimité nationale.



L’opposant est un traitre, car il n’y a pas d’autre Syrie que celle d’Al-
Assad. Son existence avant son appropriation par Hafez al-Assad explique
la propension constante du régime a nier la Syrie d’avant le Baath et a faire
du “Mouvement rectificatif” le début de 1’Histoire. La Syrie non assadienne
ne peut étre, car cela signifierait qu’elle aurait existé avant lui et pourrait
aussi exister apres le Baath. Au lieu de cela, il y avait un pays primitif et
obscur dans lequel régnait le chaos. Hafez al-Assad serait le “batisseur de la
Syrie moderne” selon la propagande des médias du régime.

De ce point de vue, le lien entre le général, “Syrie”, et le spécifique, “Al-
Assad”, n’est pas de I’ordre d’une coincidence historique mais releve plutot
de I’évidence et de la nécessité. La rupture de ce lien équivaut a la
destruction de I’entité. Si la Syrie n’est pas celle d’ Al-Assad, alors elle n’est
pas. Par conséquent, I’expression “Al-Assad ou personne” n’est pas un
simple avertissement ou une expression prescriptive mais doit étre entendue
comme la condition méme de 1’existence de la Syrie.

Cependant, la formule “Syrie d’Al-Assad” masque sous sa clarté
apparente le fait que le pays est la propriété d’une famille, donc susceptible
d’étre héritée (comme tout bien). Ce qui confere aux cercles proches de
cette famille une position particuliere en Syrie car la notion de “proches” ici
s’apparente a une logique clanique. Ainsi, la “Syrie d’Al-Assad”, loin de
constituer un systeme qui fait barrage a la tribu et a la communauté,
transforme ces derniéres en instruments du régime.

Le lien ontologique entre la Syrie et Al-Assad transforme le conflit entre
la révolution en tant que promesse d’une autre Syrie et la “Syrie d’Al-
Assad” en une bataille existentielle. C’est précisément ce que le régime
s’évertue a rappeler sans cesse notamment a travers les propos de Walid al-
Moallem en juillet 2012, lorsqu’il affirmait qu’il n’y aurait pas de dialogue
avant 1’éradication des “terroristes”. Par ce mot il entendait les Syriens qui
combattaient le régime. C’est également ce qu’a déclaré Bachar al-Assad a
la fin aofit de la méme année en hypothéquant le sort du “pays” sur celui de
son régime qu’il dénomme “I’Etat”.

Cependant, ni le ministre Al-Moallem ni son maitre ne sauraient égaler la
concision, la puissance prodigieuse du slogan “Al-Assad ou personne” et de
son équivalent, “Al-Assad ou nous briilons le pays !”L’éloquence de ces



deux derniers est sans commune mesure avec les verbiages proférés par
tous les porte-parole du régime. Leur simplicité et leur structure rimée [en
arabe] sont d’autant plus fascinantes qu’ils ressemblent davantage a des
dictons populaires pétris d’une expérience ancestrale, primitive,
“authentique”, presque anhistorique, qu’a des slogans associés a une
personne en particulier. En réalité, c’est effectivement un slogan
“populaire” que 1’on ne retrouve nulle part dans le discours médiatique
officiel, mais il est I’expression la plus brute de I’identification au régime
qui caractérise le phénomene des chabbiha.

La particularité “primitive” du phénomene des chabbiha, mélange de
violence, de communautarisme et de haine, c’est la production d’un slogan
“original” et existentiel de ce type. Les chabbiha sont I’instinct du régime,
son inconscient politique. Ils incarnent le sens du danger et I’instinct de
survie. Dans ce slogan archaique, ils cristallisent toute la perception du
danger représenté par la révolution qui pese sur leur existence. Le caractere
originel du conflit syrien aujourd’hui, c’est-a-dire le caractére absolu et
primitif de la guerre du régime contre la société, entre en totale adéquation
avec la nature primitive du phénomene des chabbiha.

La dimension fondamentalement nihiliste du slogan “Al-Assad ou
personne” est le résumé par excellence de 1’aspect existentiel du conflit
entre deux Syries. Une bataille pour la survie, ici et maintenant. A ’image
de celle menée par le régime qui considere que la survie de 1’Autre
signifierait sa propre mort et inversement. C’est un conflit qui nie la
politique en faveur de la guerre, et pas n’importe laquelle. Une guerre
absolue qui ne vise pas a transformer les pratiques de 1’Autre ou a obtenir
des concessions mais a 1’anéantir et a le faire disparaitre de la surface de la
terre. Le régime n’a jamais laissé 1’ombre d’une chance a une voie de
négociation politique précisément parce que, dans sa démarche nihiliste, il
considere la révolution comme 1’ennemi a abattre. La politique suppose que
des compromis soient possibles, qu’Al-Assad ne soit pas “I’unique” mais
“un” parmi d’autres. Le slogan dit explicitement qu’Al-Assad n’a pas
d’équivalent et que personne ne peut se mesurer a lui. Si on venait a le
défier comme c’est le cas aujourd’hui, le pays serait mis a feu et a sang et



nul ne pourrait le gouverner. A priori, rien dans les pratiques du régime
n’est incompatible avec ce programme nihiliste.

Du coté du régime, la guerre n’est pas un outil politique ou la
continuation de leur politique par d’autres moyens selon la célebre formule
de Clausewitz. La guerre est la politique du régime, dont I’objectif est
1’éradication de 1’adversaire politiquement et moralement en niant sa cause.
C’est aussi une élimination physique quand il le juge nécessaire. La
violence assadienne est structurelle, primordiale, délibérée et offensive. Elle
trouve incontestablement sa source dans le rapport a la propriété et dans
I’identification entre la Syrie et “Al-Assad”. C’est un lien naturel et
quiconque s’attaque a la nature doit s’attendre a affronter une violence
primitive inouie.

Toutefois, la révolution syrienne peut-elle faire face a cette guerre
assadienne absolue et nihiliste sans développer en son sein cette méme
prédisposition au nihilisme ? La légitimité de la résistance syrienne armée
et son caractere fondamentalement défensif la préservent pour le moment
d’un basculement vers le conflit nihiliste. Ceci n’a pas empéché 1’apparition
de groupuscules de ce type qui considerent que la lutte (ou le “djihad”) est
une fin en soi qui n’appelle ni politique, ni normalisation. Elle est
anhistorique et durera jusqu’au jugement dernier.

Ces groupuscules, a I’exemple de ceux d’Al-Qaida, sont des formations
“primitives” et “radicales” similaires aux chabbiha. Ils sont 1’instinct
primitif de 1’islam, son illustration la plus fossilisée et dénuée de sens
politique. Nous ne pensons pas nous tromper en qualifiant “Al-Qaida” en
tant qu’organisation et idéologie de chabbiha de 1’islam de forme
autocratique et nihiliste structurellement antinomique avec la vie. Son
communautarisme excessif et son fanatisme laissent deviner des liens
cachés entre les deux types de chabbiha, assadien et islamiste, sans compter
leur nature violente, élitiste et leur philosophie partagée : C’est nous ou le
néant !

Les chabbiha sont un phénomeéne fasciste qui défend des priviléges. A
leur tour, les formations d’Al-Qaida et leurs semblables le sont aussi et
peuvent tres facilement se transformer en machines a broyer de I’humain,
plus cruelles que le régime assadien.



La révolution fait face a la contre-révolution de ces deux forces. Encore
aujourd’hui, elle est en soi un contre-nihilisme : car dans sa généralité elle
est populaire et défensive. Elle n’est en rien la réalisation d’une identité, ni
d’une rancceur pour une doctrine, ni une invitation a une utopie, ni méme la
mise en ceuvre d’une quelconque théorie. C’est avant tout une révolution
pour défendre la vie, une révolution terriblement réaliste pour des gens qui
le sont tout autant.



UN PORTRAIT, DEUX DRAPEAUX ET UNE BANNIERE :
UNE APPROCHE SOCIO-SYMBOLIQUE D’UNE INTERACTION ET
D’UN CONFLIT ENTRE QUATRE SYRIES

Douma, juillet 2013

Au tout début de la révolution et jusqu’a la fin de 2011, les révolutionnaires
syriens brandissaient le drapeau syrien officiel, constitué de trois bandes
disposées horizontalement : rouge, blanche sur laquelle figurent deux
étoiles vertes, et noire.

Ce moment correspond a la période des manifestations pacifiques ou les
révolutionnaires utilisaient ce drapeau officiel, symbole de la Syrie de tous,
pour signifier qu’ils représentaient ce pays dont s’était emparé le régime. Il
était 1’embleme de la Syrie “publique” qui se souleve, tandis que les
portraits de Bachar et de son pere, particulierement visés au tout début de la
révolution, renvoyaient a la Syrie usurpatrice, privée, la “Syrie d’Al-
Assad”. Le déploiement de ce drapeau dans les manifestations qui
appelaient a la chute du régime était en adéquation avec le désir du “peuple
qui veut”, et qui ne veut plus des portraits associés au “régime” décrié et
conspué. Durant les grandes manifestations de Hama en juin 2011, des
centaines de manifestants avaient dessiné avec leurs corps les trois bandes
et deux étoiles.

Le “drapeau de I’indépendance” est apparu apres cette phase. Il s’agit de
celui de la République syrienne depuis la fin des années 1920 jusqu’a
I’union syro-égyptienne (1958-1961). C’est aussi le drapeau de 1’“ere de la
sécession” (1961-1963) et qui a été apparemment encore brandi au tout
début de 1’ere baathiste (1963-). Il est composé d’une bande horizontale
supérieure verte, puis d’une bande blanche agrémentée de trois étoiles
rouges, enfin d’une bande noire. Durant I’année 2012, il est devenu le
symbole de la révolution, un indicateur de I’amplification du conflit syrien



et de la volonté de tourner la page baathiste. Tandis que la révolution
syrienne se prolongeait dans la durée, le modele libyen — c’est-a-dire la
rupture militaire et symbolique avec le régime — a commencé a attirer de
larges catégories de Syriens qui ont progressivement opté pour la résistance
armée.

C’est en été 2012 qu’on a vu pour la premiere fois flotter une banniere
noire sur laquelle était inscrite en blanc la phrase : “Il n’y a de dieu que
Dieu et Muhammad est son prophete.” Parmi ses motifs figure parfois un
disque blanc dans lequel est écrite en noir cette profession de foi. C’est le
drapeau de “Jabhat al-Nusra” ou plutot leur “banniere”, selon leur
expression. Par la suite, cette banniére a été récupérée par I’Etat islamique
en Irak et au Levant — Daech —, tandis que “Jabhat al-Nusra”, pour se
démarquer, y a inscrit son nom en blanc sous la profession de foi. “Jabhat
al-Nusra” a été formé au tout début de 1’année 2012 et a annoncé son
affiliation a 1’organisation Al-Qaida en avril 2013 (en prétant allégeance au
cheikh Ayman al-Zawabhiri dans une sorte de rivalité autour de la légitimité
“qaidienne” avec Daech). Il arrive que ces mémes formations usent d’une
banniere blanche avec une profession de foi écrite en noir. Cette derniére
(fond blanc) aurait été celle du prophete Muhammad en temps de paix,
tandis que celle au fond noir aurait été la sienne dans la guerre. Le
graphisme de la banniere de Daech est supposé reproduire le sceau du
Prophete.

Aujourd’hui, été 2013, il semblerait que 1’usage de la banniere dans
toutes ces versions s’est répandu au sein de plusieurs groupes armés qui
combattent le régime. Elle est tres souvent déployée dans les “zones
libérées” que j’ai eu 1’occasion de visiter et dans lesquelles j’ai résidé un
certain temps. Il est également trés courant que les lunettes arriere des
voitures se parent de noir contrastant avec le blanc de la profession de foi
inscrite dessus.

Si cette banniere semble étre le symbole politique de la mouvance
salafiste combattante, elle est également I’expression d’une liberté
religieuse acquise ou laborieusement recouvrée, face a un régime qui
réprimait de maniére hostile toute expression manifeste de religiosité
publique.



Méme si le drapeau vert de la révolution flotte sur les manifestations
encore en cours, la banniére noire est aussi largement présente. A Douma
par exemple, les militants ont relevé des tensions entre le drapeau de la
révolution, avec sa composante civile et son Armée libre, et la banniere
dans toutes ses variations.

Ces trois drapeaux renvoient a des Syries différentes.

La premiere Syrie, au drapeau a la bande supérieure rouge, correspond a
la République arabe syrienne. Il est apparu la premiere fois lorsque son
entité propre se fondait dans la République arabe unie, apres son union avec
I’Egypte. Une expérience dont elle est sortie chancelante avant de tomber
sous le pouvoir baathiste, puis assadien qui risque de 1’achever. La
deuxieme Syrie, représentée par le drapeau a la bande supérieure verte, est
celle de la révolution aux deux visages, civil et armé, aspirant a une
intégration sociale et politique. La troisieme est islamiste, sunnite, plus
précisément salafiste, qui s’est élargie de maniere fulgurante apres plus
d’une année de révolution.

Mais il y a une quatrieme Syrie, a laquelle nous avions fait allusion,
incarnée par le portrait de Bachar et, avant lui, par celui de son pere, Hafez
(et par les statues de ce dernier). Les Syriens sont les mieux placés pour
savoir que 1I’image de Hafez al-Assad s’est substituée au drapeau du pays
quelques années a peine apres le début de son regne. Elle a été largement
propagée, imprimée sur les cahiers et les livres scolaires, sur les carnets des
éleves ainsi que sur la piece de monnaie la plus importante (celle
de 25 livres) et le billet de 1 000 livres. Ses portraits sont encore brandis
lors de “marches populaires spontanées” (ainsi nommeées par le régime qui
les orchestre) a 1’occasion des “événements nationaux” et récurrents, sans
parler de leur reproduction quotidienne dans la presse écrite et télévisée.
Cet usage avait légerement décliné durant les quelques mois qui ont suivi
I’arrivée de 1’héritier Bachar, pour reprendre ensuite de plus belle. Cette
fois, le portrait de Bachar est entouré soit par ceux de ses proches, son pere
et ses freres, Bassel et Maher, soit par ceux de Hassan Nasrallah, le chef du
Hezbollah, et du président iranien. On voit méme parfois I’image du fils de
Bachar, Hafez junior. C’est avec cette “Syrie d’Al-Assad” que beaucoup de



Syriens ont voulu marquer leur rupture en foulant aux pieds ces portraits et
en détruisant ces statues.

Durant 1’ere Hafez et fils, avant la guerre des drapeaux, les couleurs du
drapeau national étaient a peine connues. Parmi les Syriens, personne ne le
déployait chez lui, ou sur sa voiture ou méme dans un bureau. Il était
d’ailleurs concurrencé par celui du Baath, qui est également constitué de
trois bandes, noire, blanche et verte, avec en plus un triangle rouge dont la
base part du coté gauche et le sommet s’enfonce dans la bande blanche.
Cette concurrence visible dans les écoles, les administrations publiques et
militaires a beaucoup réduit I’aura du drapeau national officiel.

Toutefois, ce drapeau a connu deux vagues de réhabilitation
opportunistes durant le regne du fils. La premiere en 2005, lors du retrait
forcé des troupes syriennes du Liban. Le régime cherchait a I’époque a
créer une cause nationale syrienne pour contrer les Libanais qui s’étaient
soulevés contre son hégémonie au Liban. Une campagne avait alors été
lancée, incitant a accrocher le drapeau sur les fenétres et balcons. Apres une
éclipse de plusieurs années, il a de nouveau été brandi dans les “marches
spontanées” organisées par le régime durant la premiere année de la
révolution. Vers la fin de 2011 par exemple, un drapeau de plusieurs
centaines de metres a été déployé lors d’une “marche populaire” sur
I’autoroute de Mazzé, avec pour but d’élargir le ralliement public au
régime, car ne s’identifie aux portraits de Bachar que le peuple de la “Syrie
d’Al-Assad”, le noyau dur des loyalistes.

Ces portraits n’ont évidemment jamais déserté les manifestations,
d’ailleurs le pari était précisément 1’unification du portrait et du drapeau
dans une seule Syrie : celle des Assad, car les assadiens sont les seuls
Syriens. L’équivalent symbolique de cette unification s’est illustré par
I’impression du portrait de Bachar sur le drapeau déployé durant les
“marches”. Cela en dit long sur D’instinct profond du régime et
I’impossibilité d’une séparation entre la “Syrie d’Al-Assad” et la
“République arabe syrienne” ou entre le régime et 1’Etat.

Nous sommes donc en présence de quatre Syries avec quatre symboles :

La premiere, la “Syrie d’Al-Assad”, dont le symbole est le portrait auquel
s’identifient particulierement des noyaux familiaux confessionnels du



régime, en plus de divers privilégiés au sein de I’armée, du gouvernement,
du parti Baath et des milieux financiers.

La deuxieme, la République arabe syrienne, symbolisée par le drapeau a
la bande supérieure rouge dans lequel se reconnait un public bien plus large,
multiconfessionnel, de la nouvelle classe moyenne urbaine éduquée qui
compte également des intellectuels et des activistes dont certains se
considerent comme opposants au régime. Cependant, ce public est
dépourvu d’indépendance politique et reflete la soumission de Ila
République arabe syrienne a la “Syrie d’Al-Assad”.

La troisieme, la Syrie rebelle au drapeau vert, blanc, noir. Elle rassemble
un large public issu de villes et villages délaissés, a revenus et éducation
moindres, ainsi qu’une partie de la classe moyenne éduquée et
indépendante, des intellectuels et activistes libres. Il est entendu que la
frange de I’opposition qui s’identifie a ce drapeau est I'une des plus
radicales dans ses positions vis-a-vis du régime. En son sein, certains
tiennent a marquer leur islamisme en inscrivant sur la bande blanche les
mots Allah akbar (Dieu est grand).

Ce groupe des “verts” est le plus diversifié socialement, culturellement et
politiquement. Il a une composante laique dont les références sont multiples
et compte en son sein des intellectuels et des militants parmi les plus
brillants du pays. Il a également une composante islamiste comprenant des
indépendants, des Freres musulmans et des islamistes libéraux. Aux “verts”
est également associée I’Armée libre, avec ses formations les plus
anciennes et les moins islamisées.

D’une maniére générale, on peut assimiler les “verts” a une sorte
d’archipel dépourvu de centre de gravité qui assurerait sa cohésion. Il suffit
pour cela de constater I’instabilité des institutions politiques et militaires
qui ont tenté d’en assumer la représentation, et la mise en cause de leur
légitimité par les révolutionnaires eux-mémes. Cette situation d’instabilité,
de désordre et de vitalité aussi n’est pas sans rappeler la Syrie d’avant le
regne du Baath et des Assad.

La volonté de cette Syrie rebelle d’affirmer son identité a travers ce
drapeau ne vise pas la République arabe syrienne ou son drapeau, qui n’a



subi aucune profanation, mais bien la “Syrie d’Al-Assad”, avec ses portraits
et statues.

Enfin, nous avons la Syrie islamiste sunnite salafiste dont le symbole est
la banniére a laquelle s’identifie généralement un public rural constitué de
deux segments distincts : d’une part, des cheikhs membres de réseaux
religieux transfrontaliers (en direction de 1’Arabie saoudite et du Golfe en
particulier), et d’autre part, un public appauvri, captivé par le simplisme de
la doctrine salafiste et tout ce qu’elle apporte en termes de discipline dans
ses rangs, notamment ceux des combattants. Le rival direct de cette
banniere est le drapeau de la révolution qu’elle cherche a exclure, bien
qu’elle rejette également le drapeau de la République arabe syrienne et le
portrait. Il y a eu a ce jour plusieurs cas ou la banniere noire a remplacé de
force le drapeau vert, comme a Dawwar al-Hulwaniyya a Alep, le
6 juin 2013.

L’identification n’est pas un lien systématique a des identités fixes mais
bien une affaire relationnelle dynamique. Il est possible qu’une partie de
ceux qui s’identifient a la République arabe syrienne le fassent également
avec la “Syrie d’Al-Assad” pour peu que 1’alternative soit la banniere noire
et tout ce qu’elle symbolise en termes d’hégémonie salafiste. A contrario, il
se pourrait que les partisans de la République arabe syrienne se rapprochent
de ceux de la révolution a mesure que le poids de la banniére noire diminue
dans les milieux de la révolution. Si jamais le régime, et la “Syrie d’Al-
Assad”, venait a tomber subitement, il est fort probable que la plupart des
“rouges” deviennent “verts”. Mais on constate que I’espace de la banniere
noire n’a cessé de s’élargir ces deux dernieres années face a la confusion du
drapeau vert, confronté a la fois a la violence du portrait et a la capitulation
du drapeau rouge devant ce portrait. Il est a supposer qu’en cas de victoire
contre la “Syrie d’Al-Assad”, il y aurait des divisions au sein des groupes
salafistes séparant les djihadistes organisés, les vrais “noirs”, de ceux qu’on
pourrait qualifier de “gris”, a savoir le segment de la société pour lequel la
banniére incarne tout simplement une identité religieuse recouvrée. Ce qui
empéche la différenciation entre ces deux composantes, c’est la guerre
féroce menée par le régime contre tous les rebelles. Le choix d’inscrire la
profession de foi en noir sur un fond blanc (banniére des brigades militaires



d’Ahrar al-Sham) ou de la marque en vert sur un fond blanc (la branche
politique du méme groupe) indique une volonté de se distancier d’ Al-Qaida.

D’une maniere générale, le courant salafiste me semble plus complexe
qu’il n’y parait. Son expansion reste toutefois énigmatique. C’est 1’un des
grands problemes qu’affronte la révolution syrienne et un de ses mysteres
également.

Ceci dit, il convient de distinguer ici entre salafistes djihadistes, tels que
Jabhat al-Nusra et Daech, et salafistes qui “accomplissent leur djihad”,
comme Liwa’ al-Islam (appelé Jaysh al-Islam depuis I’automne 2013) et
autres formations similaires. Le rapport entre salafisme et djihad est moins
essentiel chez ces derniers, qui sont syriens méme s’ils ont des liens
idéologiques et politiques externes, tandis que les salafistes djihadistes
forment une internationale islamiste, tant par leurs formes
organisationnelles que par leur projet politique.

Pour conclure ces premieres considérations, il importe de rappeler que les
oppositions symboliques et sociologiques mentionnées sont dynamiques
comme tout ce qui est social, et qu’on pourrait toujours évoquer des
exemples qui échappent aux criteres que nous avons analysés.

De la méme facon que la “Syrie d’Al-Assad” a transformé la République
arabe syrienne en une coquille vide et donné au portrait la prévalence sur le
drapeau, la banniéere noire tente aujourd’hui d’assurer la méme opération au
détriment du drapeau de la révolution, dans ce grand mouvement social
historique qui se produit depuis deux ans et demi.

LA MONTEE DE LA RESISTANCE ARMEE

Le brandissement du drapeau de la République arabe syrienne par les
révolutionnaires en 2011 indiquait surtout le rejet de la “Syrie d’Al-Assad”,
représentée par un portrait, avant qu’il ne soit lui-méme remplacé par le
drapeau vert. C’était le signe patent d’une radicalisation de la révolution.
Cela s’est traduit par des faits sociaux et politiques majeurs au point de
provoquer un départ massif du “courant civil” des rangs de la révolution. Ce



courant qui comptait un large éventail d’intellectuels et de militants de la
classe moyenne a cessé de participer directement a la révolution en raison
soit d’un exil forcé a 1’étranger, soit d’un ralliement a des formations
davantage proches du régime que de I’opposition, sans parler de
’arrestation et de 1’assassinat de nombreux militants de base. Depuis lors,
des I’automne 2011, la résistance armée, dont les rangs ont été grossis par
des combattants provenant en grande majorité de catégories sociales
défavorisées, est montée en puissance, surtout dans les groupes bénéficiant
du soutien financier de certains pays du Golfe. Tout cela sur fond
d’acharnement de la “Syrie d’Al-Assad” dans sa guerre contre la Syrie
rebelle apres l’occupation par I’armée de Hama et de Deir ez-Zor en
aofit 2011...

Qui a levé pour la premiere fois le drapeau de 1’indépendance (soit le
drapeau de la révolution : le drapeau vert) ? Comment et ou ? C’était
probablement lors d’un congres tenu par des opposants syriens a Antalya,
en Turquie, au tout début du mois de juin 2011. Toutefois, le fait qu’il ait
remplacé progressivement le drapeau a la bande supérieure rouge
s’inscrivait d’une part dans le processus de radicalisation sociale et
psychologique de la révolution, et correspondait d’autre part au désir de
marquer 1’attachement a des symboles appartenant a une période historique
antérieure au Baath, c’est-a-dire a une Syrie plus plurielle, plus libre et plus
dynamique.

Quant a la banniere présumée islamique, elle est structurellement
identique au portrait par son caractere confessionnel (méme si le portrait ne
1’affiche pas). Elle exclut comme lui la majorité des Syriens et cherche a se
substituer par la force au drapeau rassembleur de la révolution.

Dans les deux cas, une Syrie “privée” tente de se substituer a une autre,
plus “publique” : la “Syrie d’Al-Assad” a la République arabe syrienne, et
la Syrie salafiste a la Syrie soulevée contre la tyrannie.

Maintes fois d’ailleurs les slogans assadiens ont été récupérés et changés
en mots d’ordre islamistes. Par exemple, au tout début de 1’année 2012, on
a commencé a entendre le slogan “Notre guide éternel est notre prophete
Muhammad !”, qui est une version légerement remaniée d’un slogan
assadien qui s’était répandu apres le massacre de Hama en 1982 : “Notre



guide éternel est Hafez al-Assad.” Il m’est arrivé de lire sur les murs de la
Ghouta orientale : “L’islam sinon rien”, “L’islam ou nous brilerons le
pays”, “Les soldats de 1’islam sont passés par la”, “L’islam pour I’éternité”,
mot d’ordre ou le terme “islam” remplacait tout simplement le terme “Al-
Assad”. Mémes expressions, mémes assonances, méme ponctuation. J’ai
également eu l’occasion de visionner une vidéo dans laquelle le leader
d’une formation militaire salafiste, Zahran ‘Allouch, disait entre autres
propos : “L’islam sinon rien !” Outre I’imagination stérile des islamistes
radicaux, tout cela indique clairement leur soif d’exercer un pouvoir absolu
comme si la révolution consistait a remplacer Assad par 1’islam, leur islam,
qui est aussi minoritaire parmi les musulmans que I’est Assad en Syrie.

La source de I’extrémisme est dans cette aspiration d’une seule fraction
de la société a occuper 1’espace social dans son ensemble. Les assadiens
sont une petite minorité qui s’impose par la force et ces islamistes-la ont
I’ambition de faire de méme. Il convient de leur trouver une dénomination
spéciale afin de les distinguer des autres islamistes et de les relier a la
structure politique et intellectuelle assadienne, extrémiste et sectaire.

Sur certains murs, j’ai pu lire cette phrase qui confirme 1’analogie entre
les deux structures mentales : “Une seule nation, une seule banniéere, un seul
Ftat”, surplombée de la banniére noire et de la profession de foi en blanc, et
cela m’a rappelé le slogan baathiste : “Une seule nation arabe.”
L’affirmation de 1’unicité de la banniere dénote d’abord la volonté d’exclure
le drapeau de la révolution.

Il est notoire que ces deux fractions sont liées a des puissances
étrangeres. Les assadiens font partie de 1’axe régional confessionnel mené
par I’Iran et qui comprend le Hezbollah libanais et des formations chiites
irakiennes, yéménites et autres. Quant aux islamistes radicaux, ils sont
affiliés a I’axe saoudien (auquel font défaut 1’indépendance, le projet
autonome et la force propre, contrairement a 1’axe chiite iranien). Il s’agit
dans les deux cas de fractions extrémistes, confessionnelles, subordonnées
et antinationales.

Leur analogie structurelle n’implique cependant pas 1’équivalence de
leurs responsabilités respectives dans la situation actuelle et n’est pas en soi
un guide politique infaillible. Elle est en revanche un indicateur intellectuel



et éthique d’une extréme importance. Il y a un agresseur et un agressé, une
partie active et puissante et une autre, réactive et plus faible. Etablir une
parité absolue entre elles revient a épauler 1’agresseur, le régime assadien et
ses alliés.

Le dire ne nous interdit pas de dénoncer en méme temps le
comportement tyrannique, exclusiviste et égocentrique de cette seconde
fraction, qui a porté un coup tres dur aux milieux sociaux de la révolution
dont elle est issue et qui résistent difficilement contre un agresseur plus
puissant. Ces salafistes, en particulier leurs dirigeants, portent une lourde
responsabilité politique et éthique dans les difficultés internes et externes
que rencontre la révolution actuellement.

Il importe ici de noter la fluidité du mouvement des combattants, qui
passent facilement de formations militaires salafistes vers d’autres
formations “ordinaires” et inversement. Si le régime venait a tomber, il est
fort probable que nombre d’entre eux prendraient des positions plus
modérées. C’est du moins ce que disent beaucoup d’habitants de la Ghouta
orientale.

Cette fluidité sociale est introuvable dans le camp assadien, plus soudé et
déterminé. Le milieu dans lequel le salafisme a prospéré est le plus pauvre,
le plus marginalisé et le moins instruit en Syrie. Il avait été durant les vingt-
cing dernieres années abandonné a lui-méme, dans des villages et des
quartiers urbains en perdition. Sa religiosité excessive est une compensation
de son sentiment d’étre étranger dans son propre pays. L’islam est pour lui
une patrie de substitution. Les mots sacrés calligraphiés en blanc sur la
banniere noire correspondent dans une certaine mesure a sa vision du
monde, simpliste et manichéenne, et c’est pain béni pour les démagogues
religieux, assoiffés de pouvoir, qui brandissent cette banniere.

TOURNER LA PAGE DE L’EXTREMISME ASSADIEN

Cette approche sociale symbolique me semble utile pour imaginer une issue
appropriée au conflit syrien qui, deux ans et trois mois apres le



déclenchement de la révolution, menace de détruire totalement la société,
I’Etat et I’entité nationale.

S’il est vrai que I’extrémisme nourrit 1’extrémisme, il est impossible de
mettre un terme a l’expansion des courants extrémistes au sein de la
révolution sans en finir préalablement avec 1’extrémisme assadien, avec la
“Syrie d’Al-Assad” et, naturellement, avec Bachar al-Assad en personne.
La trahison nationale de Bachar al-Assad (et de la “Syrie d’Al-Assad”) est
un fait établi. Il a hypothéqué le pays a une puissance étrangere ambitieuse,
I’Iran, qui non seulement est indifférente au sort des Syriens mais seme de
surcroit la discorde confessionnelle sur le plan régional. Bachar a massacré
plus de 100 000 personnes en se faisant aider par des mercenaires
communautaristes qu’il a généreusement “invités” a partager ses crimes. Il
n’a été, et c’est le moins qu’on puisse dire, ni le gardien de I’indépendance
du pays ni le garant de I’unité de tous les Syriens.

Encore plus d’Assad signifie plus d’islamisme radical, de nihilisme
guerrier du type Jabhat al-Nusra et Daech, et davantage de difficultés pour
ceux qui leur résistent. Au contraire, se débarrasser d’Assad, de son “Etat”
et de ses portraits, produirait des interactions modeérées au sein de la société
et mettrait les forces sociales et nationales qui se reconnaissent dans le
drapeau vert dans une meilleure posture pour affronter les extrémistes de la
banniere noire. Elles seraient aussi plus en mesure de s’adresser aux
patriotes qui s’identifient au drapeau de la République arabe syrienne. Par
“patriotes”, j’entends ceux qui sont attachés a une Syrie unifiée sur les plans
social, politique, culturel et économique. Ce sont ceux pour qui les
interactions internes priment sur les relations avec les puissances
étrangeres, et 1’engagement spécifiquement syrien sur toutes les autres
obligations.

Aujourd’hui, tout tend a renforcer les organisations a la banniere noire, et
en particulier le régime fasciste et ses alliés. Les modérés et les patriotes
sont en position de faiblesse, et la plupart des “verts” se sentent abandonnés
a leur sort, surtout apres que le régime a utilisé contre eux les avions, les
missiles a longue portée et les armes chimiques, et que le conflit syrien est
devenu une guerre confessionnelle a I’échelle régionale.



Une telle approche sociale symbolique pourrait également dégager une
vision politique qui consiste a s’adresser a certains secteurs de la société
syrienne baathiste, attachés aux modes de vie “modernes”. Ces modes sont
a défendre parce qu’ils constituent un espace de convergence commun, né
avec la Syrie contemporaine et qui I’a accompagnée durant sa courte
histoire. Je parle des libertés sociétales ayant trait a I’alimentation (boisson
comprise), 1’habillement, la mixité dans les espaces publics et semi-publics,
de toutes les libertés dont on ne peut plus se passer de nos jours dans aucun
pays. Il est impensable que I’on puisse jouir des libertés politiques quand
ces libertés-la sont bafouées.

Le régime de Bachar a pratiquement aboli la fonction sociale de 1’Etat, et
sa politique économique a accéléré la marginalisation et la dégradation des
faubourgs et des zones rurales. Il a annexé la Syrie a I’lran qui ne cache pas
ses visées impériales. Son pere avait déja mis fin a la république en
instituant le principe de succession monarchique, avec un pouvoir absolu,
personnel, familial et communautaire. Avant eux, le regne baathiste et la
montée du nationalisme arabe dans les années 1950 et 1960 avaient exclu
les Kurdes sans résoudre aucun probleme arabe. Une question nationale
majeure s’est ainsi ajoutée a toutes les autres dont nous subirons longtemps
les conséquences.

En outre, comme 1’“arabité absolue” a tué 1’esprit émancipateur de
’arabisme initial, I’idéologie moderniste dans sa version assadienne a lié
les libertés sociétales évoquées plus haut au despotisme politique et a la
marginalisation de la majorité de la population. Elle en a fait un sujet de
discorde plutdét qu’un champ partagé. On ne peut défendre ces libertés
efficacement sans mener parallelement une lutte sans merci contre la
marginalisation et I’exclusion de larges secteurs de la société syrienne.

La République arabe syrienne est une page de 1’histoire du pays, une des
couches de la société syrienne. S’il est impératif de tourner la page de I’ere
baathiste, il importe également de préserver les apports sociaux de cette
république (intégration accélérée des ruraux dans la vie nationale, extension
des services publics, affirmation des libertés sociétales, en plus de
I’arabisme), mais débarrassée des structures idéologiques et politiques de
I’époque. Cela dépasse largement les intéréts des Syriens qui se sont



identifiés plus que d’autres a cette république, car il s’agit de la personnalité
de chaque Syrien, quelles que soient ses origines culturelles ou sociales, et
ne pas prendre en considération la diversité des Syriens risque de nous faire
verser dans un dangereux nihilisme historique.

La nouvelle Syrie pourrait et devrait étre le produit d’un compromis
historique entre les deux drapeaux vert et rouge, afin d’évincer le portrait et
d’isoler le salafisme nihiliste. Le premier pas vers ce compromis historique
consiste a se débarrasser du régime qui a trahi la Syrie au profit d’une
puissance étrangere et d’un clan.



[’IDEE REPUBLICAINE ET LA REVOLUTION SYRIENNE

Istanbul, 25 janvier 2014

Ce n’est qu’apres la révolution, et avec quelque hésitation, que le concept
de république a fait sa réapparition dans les esprits. Durant ces trois
dernieres années, de nombreuses initiatives 1’invoquant ont eu lieu, dont
une qui semble étre un projet de parti politique.

Il manque cependant des réflexions sur ce concept et ses fondements
historiques et idéologiques, sur ses contradictions et ses fonctions politiques
potentielles.

Au cours des dernieres décennies, j’ai contribué pour ma part au
lancement d’un débat en Syrie autour de ce concept et ce, dans une
démarche critique en rapport avec deux régressions : politique et
intellectuelle, dans la vie publique syrienne.

La premiere est I’instauration d’un régime dynastique qui a confisqué
I’Etat et imposé une tyrannie sanguinaire, transformant un peuple en
formation en un assemblage de sujets subordonnés?2.

La seconde est le credo élitiste qui appelle a sévir contre les gens
ordinaires, la “plebe”, au nom des notions de “modernité”, “laicité” ou
“esprit des Lumieres”. Les liens directs et indirects entre le “royaume
assadien” et ces précheurs font d’eux les intellectuels organiques du
“premier monde interne” que le clan Assad constitue, l’avant-garde
fasciste?2,

Je tente dans cet article de démontrer 1’efficience du principe républicain
dans la critique de I’islam politique en général, et des formations islamistes
fascistes en particulier. Ces derniéres sont apparues apres le déclenchement
de la révolution et se sont considérablement renforcées durant I’année 2013,



rendant ainsi un service inespéré au régime assadien et comblant d’aise tous
les intellectuels organiques de son “royaume”.

LA REPUBLIQUE ET L’APPROPRIATION DU/DE LA POLITIQUE

Pour rester dans le sillage des objectifs de cet article, nous définissons le
principe républicain comme 1’appropriation du politique par I’ensemble de
la population.

La vertu de la république, pour parler comme les Anciens, est 1’exercice
de la politique pour le grand public et les gens du commun. On peut
concevoir la république comme un corps social ou les gens s’approprient de
manieére égalitaire la gestion et la conduite de leurs affaires. Cette égalité
politique leur permet d’élaborer des législations et de les mettre en ceuvre
pour développer le vivre ensemble.

L’appropriation du politique signifie également la maitrise par les
citoyens des outils et des mécanismes du changement social et leur capacité
d’y parvenir par I’action politique. Changer la forme de la propriété a
I’ancienne maniere communiste n’a abouti qu’a la domination de la
population par une petite élite usant de méthodes fascistes et engendrant des
formes d’aliénation des individus et des groupes plus terribles que celles
connues dans le systeme capitaliste. Mais le changement social demeure
limité sans un changement du régime de la propriété qui permette aux
producteurs de maitriser davantage le processus de production,
I’organisation de leurs propres conditions de vie et celle de la vie sociale
dans son ensemble. L’appropriation du politique implique dans ce sens le
principe socialiste fondé au xix® siecle qui, dans sa version marxiste,
considere I’économie comme une infrastructure et situe le politique dans la
superstructure. Nous comprenons de nos jours le politique comme étant
I’infrastructure, mais en y intégrant toutes les formes de production et
d’organisation de la vie sociale. Le politique selon cette conception n’est
donc plus strictement confiné a I’Etat et aux organisations politiques.
[’économie, en tant que production matérielle, en dépend et en fait partie.



Nous partons de cette définition pour affirmer que 1’appropriation sociale
du politique prime la nationalisation des forces productives et qu’elle est
une condition du controle social des ressources publiques et des conditions
de vie.

Dans ce sens, la république est un “socialisme politique” dans lequel le
public se partage 1’appropriation de la politique et de I’Etat.

L’égalité politique en tant qu’appropriation du politique et du
changement par le public dépasse 1’égalité juridique qui est le “plafond” de
la pensée politique libérale. Ce qui est recherché n’est pas tant 1’égalité
devant la loi que derriere la loi, si on peut le formuler ainsi, c’est-a-dire
dans 1’élaboration des lois (d’aprés Michel Foucault). Le pari de la
république est méme 1’égalité derriere le politique, c’est-a-dire dans
1’élaboration des politiques et pas seulement 1’égalité devant elles et dans la
participation a 1’élaboration des lois. Nous nommons [’égalité dans
’élaboration des politiques 1’“égalité souverainiste”, car elle se base sur la
souveraineté et 1’égalité de tous les citoyens dans la production de leur
destin commun et de leur identité (I’identité n’étant pas un patrimoine ni un
héritage mais un projet ouvert). L’idée de la république est batie sur la
souveraineté de chacun et de tous, sur 1’égalité souverainiste. A ce titre,
I’appropriation du politique, et le changement républicain, permet de
dépasser 1’affrontement entre un libéralisme socialement indifférent et un
socialisme autoritaire ou fascisant et donne acces a un “collectivisme
politique”, si I’on peut définir ainsi 1’égalité souverainiste.

Rien ne contraint la république & étre un FEtat centralisé et basé sur
I’homogénéisation des citoyens comme la république d’ Atatiirk, en Turquie,
fondée sur la domination d’une élite “nationaliste” qui consideére que
I’homogénéité est une regle obligée du républicanisme et repousse les rétifs
a la marge de I’Etat et de la société. Le modéle homogéne n’est pas neutre.
C’est I’hégémonie d’une élite d’origine et d’orientation bien déterminées
sur un public hétérogene en vue de le fondre dans le méme moule et
d’éliminer la diversité, les divergences et la politique.

La république ne se réfere pas a un seul public mais a des publics
politiquement actifs, enracinés chacun dans son environnement propre avec
ses propres aspirations. Elle ne consiste pas a réprimer ces aspirations ou a



les hiérarchiser. Bien au contraire, elle se doit d’offrir un cadre permettant a
chacune de s’épanouir, car c’est la condition de 1’épanouissement de toutes
les autres (pour paraphraser Marx).

CONTRE LE ROYAUME ASSADIEN

Sur ce terrain, le concept de la république peut constituer la pierre angulaire
de la critique et de la lutte contre la dérive néo-sultanienne de 1’Etat syrien.
Il contrerait le basculement du pays vers un royaume héréditaire fondé sur
le despotisme et la monopolisation des ressources nationales, avec une
organisation communautaire de la société et 1’agitation du spectre de la
“discorde” (du conflit sectaire) comme forme dominante des luttes sociales.

En république, I’hérédité politique n’existe pas. La souveraineté
appartient a un peuple qui ne se réduit ni a une identité, ni a un sultan, une
dynastie ou un parti. Dans la conception générale de la république, Bachar
al-Assad et sa lignée n’ont aucune légitimité, cela avant méme d’évoquer
leurs crimes contre la Syrie en tant que société, Etat et entité. La dynastie
Assad n’aurait jamais pu accaparer le pouvoir si les Syriens n’avaient pas
été appauvris politiquement et interdits de débat public. Libérer le débat sur
les questions politiques, le rendre accessible au public le plus large,
forcément hétérogene, permettra de violer la Constitution du royaume
assadien (fondée sur la violation des droits des Syriens), et de remettre la
politique et le débat entre les mains des gens.

C’est sur la séparation entretenue entre un vaste public et un champ
politique étriqué et monopolisé par 1’élite dirigeante que s’est érigé le
royaume assadien. La politique a tellement été représentée comme une
science “noble”, réservée a un parti et a une idéologie, et méme a des
individus et, en particulier, a un “génie d’exception”, qu’elle est devenue
une propriété privée transmissible aux descendants. Cette perception de la
politique a servi a frapper d’incapacité la plus grande partie de la société
sous le controle attentif des services de renseignement. Pendant plus de
quarante ans, a grand renfort de ces services, de I’armée et des autres



formations militaires chargées de la protection du régime, I’interdiction de
politique a été séverement maintenue.

De ce point de vue, en remettant la politique et la guerre a la portée de
tous, la révolution syrienne a été une violation majeure de la Constitution
du royaume assadien. En brisant le systéme de la quarantaine politique, la
république devient une “conscience de soi”, une appropriation de la
politique et de la guerre, celle-ci s’étant imposée comme la condition
nécessaire a celle-la. Il n’y a aucune raison valable de s’opposer a
I’appropriation par le public de la politique par la guerre quand la
confiscation de la politique est protégée par la guerre. Toute monopolisation
de la politique par la guerre justifie le recours a la guerre pour briser le
monopole quand la politique ne le permet pas. Cela vaut pour tout
monopole, actuel comme potentiel.

Le concept de république ne constitue pas seulement une assise critique
et émancipatrice pour la résistance contre le régime assadien mais elle
favorise également une mobilisation contre 1’usurpation du politique par les
élites politiques et religieuses qui risqueraient de reproduire le méme
systeme sur une base idéologique différente. Le combat contre
I’avilissement de la Syrie par Assad sera davantage émancipateur en se
doublant d’une résistance acharnée contre toute nouvelle velléité
despotique. La démocratie peut se contenter de procédures mais elle perd
son ame quand elle n’est pas animée d’un esprit républicain soucieux de
1’appropriation par le peuple de la politique et du pouvoir.

Autant ce royaume assadien s’est évertué a éloigner les “publics” syriens
dans leur diversité de la chose commune en les rendant invisibles et
inaudibles, autant le projet de la nouvelle république aspire a restituer la
propriété politique au “prolétariat politique”, c’est-a-dire a tous les Syriens.
Cela débutera par 1’abolition du clivage entre les visibles et les audibles et
ceux qui ne le sont pas.

Par ailleurs, la république syrienne n’est pas une entité qui impose une
identité abstraite a des populations locales fort différentes sur le plan
religieux ou ethnique. Elle représente un cadre qui consacre 1’égalité
souveraine et politique entre elles en leur qualité de composantes
fondatrices de la république. Celle-ci garantit en méme temps 1’autonomie



des individus, 1’égalité entre eux et leur appropriation de la politique en tant
qu’individus.

Le principe d’appropriation de la politique est compatible avec une large
décentralisation qui permette aux différents milieux la gestion de leurs
affaires et la matitrise de leurs ressources, la plus importante étant 1’acces a
la politique, a la législation et au pouvoir. Il est incompatible en revanche
avec la toute-puissance de ’Etat central.

CONTRE L’ELITISME MODERNISTE

Le contenu critique et émancipateur du concept de république peut étre
appréhendé sous un autre angle : celui de la remise en cause de 1’élitisme
utilisant les notions de laicité, de lumieres et de rationalisme comme
stratégie de controle des populations. Une stratégie qui vise a les couper du
politique, au nom de prescriptions qui renvoient a des abstractions telles
que 1’“Histoire”, la “Raison” ou la “Modernité”.

Les “éclairés” font preuve d’une loyauté sans faille a la logique 1éniniste
relative a la transmission de la conscience révolutionnaire aboutie a une
classe baignant dans le spontané et le revendicatif. Sans méme qu’il y ait le
moindre changement structurel, voici que 1’“illumination” par le haut
emboite le pas a la révolutionnarisation par le haut. Il est supposé que ces
“lumieres” vont apporter le savoir et la raison a des populations
nonchalantes, incapables de se libérer et de s’exprimer par leurs propres
moyens. Leur seule voie de salut pour gravir les échelons de 1’émancipation
est de s’en remettre a ces “éclairés”, les seuls selon eux dotés de raison.

Le modernisme éclairé se présente comme un courant intellectuel
abstrait, exclusivement dévoué a la pensée et qui se situe au-dessus de la
politique et des conflits qui y ont trait. Mais ses idéologues sont en réalité
des militants politiques qui dissimulent la portée politique de leur
production, préférant discourir sur la pensée, le savoir et la raison. Nier
cette portée politique ne 1’efface pas, mais cache une aspiration a se poser
comme référence politique supérieure, incontestée et indiscutée, comme



celle a laquelle tendent certains islamistes. Si ces derniers acceptent le
modele du “despote juste” ou une forme médiocre de démocratie, les
élitistes “rationalistes” optent pour le “despote éclairé” qui cajole 1’élite et
gouverne la plebe d’une main de fer.

Une des caractéristiques les plus saillantes de 1’élitisme moderniste et
éclairé en Syrie est sa connivence avec le royaume assadien. Les
“modernes”, en effet, s’élevent contre le “populisme” mais ne se posent pas
de questions sur 1’état du “peuple” et sur les réalités concretes des
populations locales et ne fournissent pas le moindre effort d’analyse
politique. Et le despote, lui, enchaine et baillonne ces mémes populations
sans jamais étre importuné par les hérauts de la modernité et des lumieres.

La critique du “populisme” débouche parfois sur des propositions
franchement réactionnaires, comme priver les analphabétes du droit de vote
dans des élections libres. Des élections qui, a I’époque ou ces propos ont été
tenus par Georges Tarabichi, n’étaient prévues dans aucun des pays arabes.
L’élitisme moderniste s’en prend aux plus faibles, les analphabetes dans ce
cas, qui se trouvent dans les couches des plus démunis, sans établir un lien
entre 1’illettrisme et la pauvreté, et encore moins entre la pauvreté et le
mode tyrannique d’exercice du pouvoir.

Le royaume et les “laiques” ont un autre point commun, qui est
I’obsession du “fondamentalisme”. Ce que ne discerne pas cette élite
totalitaire, c’est le rapport intime entretenu entre ce “fondamentalisme” et le
régime des privileges politiques. Le premier, en tant que tentative
d’appropriation du politique a travers le religieux, est une conséquence de
la confiscation du champ politique par le second. Si le systéeme fondé sur le
monopole politique et la discrimination sociale n’est pas balayé, la Syrie
n’aura aucune chance de tenir longtemps téte a la menace fondamentaliste.

Au fond, I’orthodoxie moderniste ne differe guere de la doctrine sociale
des officiers du renseignement, que ce soit dans leur maniere de qualifier la
majorité des Syriens de fanatiques, d’arriérés et de racaille ou dans sa mise
en quarantaine politique. La frontiére est ténue entre 1’exclusion politique et
I’éradication a coups de barils d’explosifs, de missiles Scud ou d’armes
chimiques en cas de révolte. D’ailleurs, les “éclairés” n’ont jamais protesté
contre ces crimes indiscutables. En revanche, le républicanisme délimite un



champ intellectuel et politique qui nous permet de mettre a nu les
fondements intellectuels de 1’éradication et de les combattre.

Dans le combat pour 1’appropriation de la politique, le républicanisme est
I’exact contraire du modernisme élitiste. La séparation entre le peuple et la
culture (“raison”, “savoir”, “pensée”) est la caractéristique par excellence
du courant élitiste moderniste. Elle s’inscrit dans le droit-fil de la pratique
despotique qui consiste a couper le peuple du politique.

La république est un projet qui vise autant 1’appropriation par le peuple
de la culture, de la production de la pensée, des principes et du sens que
I’appropriation de la politique (organisation, discours, protestation,
initiatives publiques...) et la maitrise de la vie économique (production et
redistribution des richesses).

CONTRE L’ELITISME ISLAMISTE

La république permet par la suite de récuser radicalement les courants
islamistes fascistes et la théorie de 1’islam politique en général. Le principe
républicain remet le politique, la souveraineté, 1’autorité et la législation
aux mains de la “majorité des gens ordinaires” qui ne détient pas le
“savoir”. Ce n’est le monopole ni d’un héritier, ni d’un savant, ni d’un étre
divin et de ses représentants sur terre. Ceux qui “ne savent pas” ont toujours
la possibilité d’apprendre, de se transformer et de transformer leur monde.
Ils sont les plus a méme de savoir ce qui est le mieux pour eux, tandis que
“ceux qui savent”, les islamistes, ne possedent qu'un “savoir” statique. Or,
“une science immuable est une ignorance immuable”, pour citer le grand
mystique Niffari.

Dans ce sens, la pensée républicaine est une pensée séculiere, résolument
laique, mais, grace a ses partis pris sociaux, en rupture avec 1’autoritarisme
laique.

D’un point de vue social, la pensée politique islamiste est généralement
élitiste. Elle donne le dernier mot concernant la politique, le savoir, la
législation, la morale, a des individus ou des assemblées de “savants”



religieux. Cet élitisme est encore plus marqué dans les courants islamistes
radicaux, qui font de la violence un outil ordinaire de la lutte politique,
écartant sur leur passage la majorité de la population, y compris la grande
majorité des croyants. Ils érigent de la méme facon la notion d’apostasie en
pilier fondateur de leur politique d’éradication de leurs contradicteurs.

La pensée républicaine renvoie a I’existence matérielle des personnes
dans leurs milieux sociaux et leurs groupes et communautés hétérogenes.
Elle ne les considere pas comme des “adorateurs de Dieu” ou les porteurs
d’une identité islamique. Ce sont ces hommes et ces femmes prosaiques qui
sont les dépositaires légitimes de la politique et qui sont aptes a prendre en
main leur destinée indépendamment de toute exigence contractuelle ou de
toute disposition constitutionnelle liée a certaines conditions imposée une
fois pour toutes.

C’est donc au titre de propriétaires 1égitimes que les citoyens sont égaux
en republique. Cette égalité dans la conception du politique, des lois et des
institutions n’est compromise ni par la démographie, ni par les origines, ni
par le genre. Le corps des femmes tout comme celui des hommes est leur
propriété exclusive. Il n’appartient ni a la nation, ni a I’Etat, ni a la religion.

Dans le contexte de la révolution syrienne, la religiosité islamique a aidé
un large public a s’approprier la chose politique en termes de contestation,
de discours et d’organisation. Elle a par conséquent eu un effet républicain,
violemment contré par 1’élite au pouvoir et la prétendue élite intellectuelle.
Mais 1’effet républicain fut aussitot tué dans I’ceuf par la pensée élitiste
islamiste, et le despotisme qu’elle inspire. Il s’estompe toujours dans la
plupart des courants islamistes car ils exploitent la puissance contestatrice
de la religiosité en faveur d’un projet élitiste privé. Ils ne tolérent d’ailleurs
pas cette méme religiosité si elle échappe a leur contrdle. Le pouvoir auquel
aspirent les islamistes n’est méme pas une “république des musulmans”
mais au mieux un pouvoir despotique élitiste, et au pire fasciste de type
Daech.

D’une maniere générale, la pensée islamique n’est toujours pas en
mesure d’élaborer des concepts religieux progressistes dont la traduction
politique mettrait en échec les projets communautaires ou étroitement



sectaires. C’est un défi majeur qui pourrait produire, s’il était relevé,
1’équivalent de la théologie de la libération en Amérique latine.

La pensée républicaine rejette la conception procédurale de la démocratie
qui est acceptable pour les islamistes modérés. Une conception qui admet
I’accessibilité des citoyens a la politique mais pas la souveraineté des
individus et des groupes sur leurs propres destins et conditions de vie.

Une telle démocratie facilite forcément I’entrisme des extrémistes
religieux, défenseurs de la “gouvernance divine”. Le “regne de Dieu”
signifie pour eux que le pouvoir, 1’autorité, la souveraineté, la législation et
la 1égitimité sont aux mains de ceux qui gouvernent au nom de Dieu, des
gens “comme nous”, qui acquierent un pouvoir absolu, un droit de vie ou de
mort. De la méme facon que le régime assadien considére une bonne partie
de la population comme de la vermine et s’emploie a 1’exterminer au
moyen de barils d’explosifs, de gaz chimiques et de missiles Scud, ces
islamistes radicaux sont disposés a faire subir le méme sort a ceux qu’ils
traitent d’apostats, agents de 1’Occident ou opposants laiques, mais peut-
étre avec une technologie mortifere différente. Les armes du régime sont
bien plus létales mais le meurtre djihadiste, plus spectaculaire.

La logique de I’apostasie fonde un pouvoir qui combine théocratie
traditionnelle et techniques modernes. Ce qui devrait nous conduire a
former un large front contre les néofascistes, et il ne fait aucun doute qu’il
existe des musulmans pratiquants, voire islamistes, qui sont disposés a
s’engager dans un tel front contre des organisations comme Daech.

La pensée républicaine n’est cependant nullement hostile a la religion, en
I’occurrence a I’islam, elle ne dénigre pas la foi musulmane, ne dévalorise
pas les musulmans par rapport aux autres, mais ne les favorise pas non plus.
Les dévots musulmans n’ont pas moins ni plus de valeur que les non-
pratiquants ou les non-croyants. Leur foi est tout aussi légitime que celle
des autres.

Les intellectuels islamophobes, qui se sont toujours montrés complaisants
envers le régime fasciste, sont complices de ses crimes et ne sont pas
crédibles, moralement et intellectuellement, quand ils dénoncent les crimes
des groupes djihadistes.



Contrairement a ce que pensent les élites islamistes et modernistes
confondues, ce que nous appelons confessionnalisme ou communautarisme
ne s’enracine pas dans notre héritage socioculturel mais dans la
discrimination sociale actuelle sous ses différentes formes. Loin d’étre un
vieux résidu identitaire, il est un outil de contréle et de pouvoir. C’est
pourquoi nous ne pourrons nous en affranchir qu’en luttant contre les
discriminations sociales et pour 1’appropriation de la politique par tous les
citoyens et 1’égalité souveraine entre eux.

Le principe républicain implique une critique du libéralisme économique
tres en vogue dans certains milieux favorables a la révolution syrienne.
Ainsi du fameux “plan de transition démocratique en Syrie” publié durant
1’été 2013, qui évoque avec une certaine légereté la “liberté économique” et
la “transition vers le marché libre”, c’est-a-dire en pratique le pillage des
ressources nationales par les plus riches et leurs partenaires régionaux et
internationaux. Les besoins de la société syrienne, qui a subi des pertes
incommensurables durant deux ans et demi de guerre, ne sont appréhendés
qu’en termes humanitaires, alors qu’elle aspire a I’appropriation des
ressources publiques et a leur répartition équitable selon les besoins, en
particulier des plus défavorisés. Le texte semble se préoccuper davantage de
I’identité du futur systeme économique et de ses principaux acteurs
(entreprises et hommes d’affaires fortunés) que de I’intérét général de la
population. Il sépare ainsi la population des ressources publiques et écarte
la possibilité pour elle de controler les processus de production. Cette
logique n’est pas tres éloignée de celle du royaume assadien en matiere
politique, de celle des élites modernistes en ce qui concerne la culture et le
savoir, et de celle des élites islamistes pour ce qui est de la religion, et plus
généralement de la spiritualité et de la morale. Les gens ordinaires en Syrie
se sont révoltés contre le népotisme et la discrimination sociale, pour la
justice et la liberté, et pour prendre en main leur destin, et non pour
I’“économie de marché” ou pour I’“islam”.

UNE NOUVELLE CONCEPTION DU/DE LA POLITIQUE



En guise de conclusion, je dirai que le républicanisme, en tant que principe
de réappropriation du politique et de changement opéré par le grand public,
permet de lutter contre trois formes de tendances élitistes fascisantes :
héréditaire assadienne, intellectuelle moderniste et religieuse islamiste. A ce
titre, la république constitue une base saine pour rassembler les initiatives
politiques des groupes d’intellectuels et des forces progressistes dispersés
en Syrie.

Si le sort du pays est aujourd’hui entre les mains d’un régime fasciste et
d’organisations islamistes de la méme trempe, si 1’opposition traditionnelle
se répartit entre deux courants paternalistes, le mumani’ (récalcitrant) et le
libéral, le principe de la république représente 1’énergie émancipatrice et
égalitaire la plus proche des premiers moments de la révolution syrienne. Il
peut contribuer a former un nouvel esprit révolutionnaire, tant sur le plan
intellectuel et culturel que sur celui de I’organisation et de 1’action
politiques.

Au vu de nos expériences au cours des trois derniéres années, nous avons
besoin d’une nouvelle conception du/ de la politique, qui pourrait étre
fondée sur le principe de la république. C’est un moyen de sortir de
I’impasse a laquelle nous ont menés le régime, ses homologues islamistes et
les formations obsoléetes de 1’opposition traditionnelle.



LE SULTAN MODERNE :
LES SOURCES SOCIALES ET POLITIQUES
DU COMMUNAUTARISME EN SYRIE

Istanbul, janvier-février 2015

Selon une théorie tres répandue, la source du communautarisme serait tout
simplement 1’existence dans une société donnée de “communautés”, qui ne
seraient que les différentes confessions religieuses et n’entretiendraient
forcément entre elles que des relations d’hostilité et de meéfiance
réciproques, voire de guerre. Or il n’est pas de société ou ne coexistent
plusieurs communautés. Pourquoi ne sont-elles pas toutes menacées en
permanence de tensions confessionnelles ? Théorie donc vulgaire, fondée
sur une impression premieére sans recul ni examen de ce qu’elle recele, et
seule sa critique nous permet de mieux cerner le probleme. Les
communautés sont elles-mémes des constructions sociales, dans des
conditions politiques précises, et c’est ce que j’essaie d’analyser dans ces
pages.

Une autre théorie, “progressiste”, prétend que le communautarisme
reflete des structures sociales périmées. Je défends ici 1’idée qu’il est une
stratégie politique, un instrument de gouvernement, et non le prolongement
d’un passé qui ne veut pas mourir. S’il en est ainsi, c’est que ce passé est
revivifié par les politiques, les agencements et les rapports de pouvoir au
présent. Son legs ne survit que parce qu’il s’articule a des situations
présentes.

Le communautarisme n’est pas non plus une forme de fausse conscience,
une illusion, une passion ou une déviance idéologique, méme s’il se
manifeste parfois sous la forme d’une idéologie, et nourrit des illusions et
des passions. Il n’est pas qu’une appartenance identitaire, parfois fanatique,



méme quand les communautés paraissent fermées sur elles-mémes et
exclusives. Il est un aspect de 1’exercice du pouvoir et de discrimination
sociale, s’incarne dans des situations politiques et sociales, et se constitue a
travers des pratiques allant jusqu’au meurtre, mais il se fonde toujours sur la
discrimination et s’exprime et s’affirme dans des discours et des doctrines.

Je me limiterai au cas de la Syrie, qui me semble pertinent parce qu’il est
occulté et qu’il est du domaine de I’interdit — un interdit protégé par la
violence et une certaine “culture”. Penser le communautarisme en Syrie
exige en effet une réflexion qui va au-dela des apparences et des discours
explicites pour analyser la société, I’Ftat et la politique durant les décennies
du pouvoir assadien. C’est penser aussi la violence et la “culture”.

En menant cette analyse, nous tenterons d’élaborer un modele
sociopolitique, que nous nommons 1’“Etat sultanien moderne”. Le
communautarisme en est I’'un des fondements, les autres étant 1’allégeance
(la subordination), la discorde (la guerre confessionnelle) et 1’“éternité” (la
dévolution héréditaire du pouvoir).

L’ORDRE NOUVEAU ET SES CONTRADICTIONS

La période que nous analyserons en particulier est celle de la fondation du
régime par Hafez al-Assad aprés son accession au pouvoir en 1970. Non
que les relations intercommunautaires fussent auparavant idylliques, mais
notre choix méthodologique se justifie par le fait que la tendance générale
entre 1’indépendance en 1946 et le coup d’Etat de 1970 allait dans le sens
de I’élargissement du champ politique national, de la participation de plus
en plus large des Syriens de différentes origines a la vie publique et de la
sécularisation progressive de la pensée et de la pratique sociale, donc d’un
recul du communautarisme dans les instances de I’Etat. Sans quoi,
d’ailleurs, la prise du pouvoir par le Baath, voire par Assad lui-méme, aurait
été impossible.

Aussi bien dans la période qui a suivi I’indépendance que dans celle du
pouvoir baathiste pré-Assad (1963-1970), de profondes contradictions



minaient le pays. Dans la premiere, une petite élite composée soit de
notables urbains, formée notamment durant les derniéres décennies
ottomanes, soit d’officiers qui avaient en partie servi sous le mandat
francais, gouvernait un pays dont la population assez hétérogene (et qui
comptait moins de quatre millions de personnes en 1946) connaissait une
croissance rapide. Des appareils religieux musulmans sunnites
déterminaient ce qu’était ou n’était pas I’islam, et leur autorité s’exercait
sur les musulmans non sunnites — une autorité non souveraine, sans moyens
de coercition, mais effective. Elle intervenait dans les domaines de
I’enseignement religieux, du statut personnel et des cérémonies religieuses,
et touchait tant les sunnites (qu’on n’avait d’ailleurs jamais consultés pour
obtenir leur approbation) que les alaouites, les druzes, les ismaéliens, les
chiites ou autres. Il n’existait pas de cadres juridique ou institutionnel
traitant les Syriens en individus indépendants, pouvant décider librement ce
qu’ils voulaient en matiere d’enseignement ou de statut personnel.

Sous le Baath, la nouvelle élite n’avait pas la 1égitimité nécessaire pour
régler cette derniere contradiction, due a I’hégémonie religieuse sunnite. En
revanche, la base sociale de la vie publique s’est élargie grace a la réforme
agraire, la nationalisation des grandes entreprises et des banques, et
I’extension de 1’enseignement. Des ruraux ont mis fin a la domination par
les notables urbains dans la bureaucratie, I’armée, les services éducatifs.
Mais la nouvelle élite n’a pas tardé a engendrer une contradiction non
moins profonde entre la base ainsi élargie et un régime politique fondé sur
la mainmise sur le pays, par la force, d’un parti unique, voire d’un seul
homme.

Avec Hafez al-Assad (1970-2000), la base sociale de la vie nationale a
cessé de s’étendre sous I’effet du despotisme exacerbé du régime, d’un coté,
et de la constitution progressive d’une nouvelle bourgeoisie, de 1’autre,
composée de deux catégories : la premiere joue le role d’intermédiaire entre
le centre du pouvoir et le public (je I’appellerai la bourgeoisie locale ou les
nouveaux notables), alors que la seconde détient les principales ressources
du pays et les secteurs économiques juteux (que j’appellerai la bourgeoisie
centrale). Les anciennes contradictions réapparurent sous de nouvelles
formes. Celle d’abord entre des structures politiques cloisonnées et une



population en croissance galopante : de six millions en 1970 a neuf
en 1980 et a dix-huit en 2000, majoritairement exclus de la vie politique, et
dont 42 % vivaient du secteur économique informel. Celle ensuite due a la
permanence de 1’hégémonie sunnite en matiere d’enseignement religieux,
de statut personnel et de célébrations religieuses, considérée par Assad
comme une compensation de son monopole absolu du pouvoir politique.
Celle enfin de la discrimination de classe prébaathiste, revivifiée par le
régime de Hafez al-Assad avec ses traits de plus en plus totalitaires et
fascisants, et qui s’est exacerbée sous Bachar, mettant face a face la
nouvelle bourgeoisie et des masses de Syriens appauvris et marginalisés par
la politique économique néolibérale et la dislocation des anciens appareils a
caractére populiste. Mais revenons a I’année 1970, date du coup d’Etat de
Hafez al-Assad.

SECURISER LE REGIME

Il était clair des le début que Hafez al-Assad jetait les fondations d’un
régime destiné a durer. Né en 1930, il avait dix-neuf ans quand eut lieu le
premier coup d’Etat militaire, suivi d’autres dans une décennie agitée au
cours de laquelle la Syrie connut aussi une période pluraliste. Il fut a
I’époque de I’union syro-égyptienne (1958-1961) 1’un des cinq fondateurs
du comité militaire baathiste clandestin. Il participa au coup d’FEtat mené
par des officiers nassériens et baathistes en 1963, puis a celui de 1966,
avant de se retourner contre ses anciens camarades et de prendre le pouvoir
en 1970. Il fit emprisonner Salah Jedid, le secrétaire général du Baath,
pendant vingt-trois ans, jusqu’a sa mort, et Noureddine al-Atassi, le
président de la République, qui ne fut libéré qu’au bout de vingt-deux ans,
juste avant sa mort d’un cancer généralisé.

Dans les deux décennies qui suivirent 1’indépendance, le nationalisme
panarabe était I’idéologie politique dominante, dans une formulation
d’abord “libérale”, ensuite “socialiste”, mais dans les deux cas opposée
théoriquement au communautarisme. La discrimination sociale



fondamentale était régionale, la plus grande partie du pays — les campagnes
et les petites villes — étant négligée au profit de Damas et d’Alep, et dans
une moindre mesure de Homs et de Hama. Et ce fut la que le Baath recruta
son cadre militaire et élargit sa base sociale.

Il est probable que la principale lecon que Hafez al-Assad retint de son
expérience récente était que prendre le pouvoir en Syrie était plus facile que
de le conserver. Et il a tout fait pour y aboutir. “Assad pour 1’éternité”
devint le slogan que devaient scander chaque matin les écoliers et les
soldats durant les deux dernieres décennies de son regne. Et il en allait de
méme dans les chansons comme dans les “manifestations populaires
spontanées”, au cours des massacres et dans les prisons, et on ne compte
pas le nombre de statues élevées a sa gloire a travers le pays.

Son premier souci fut donc de former des appareils de sécurité fideles et
redoutés, dirigés par des alaouites de son clan (puis de celui de sa femme),
avec une préférence pour les membres de sa propre famille, les plus dignes
de confiance. Il accorda a ces services des privileges de toutes sortes, et il
était normal que des jeunes issus d’une communauté pauvre et longtemps
méprisée se pressent de rejoindre 1’armée et les services de renseignement
du moment ou ils étaient ainsi sollicités. Notons que déja sous le mandat
francais, beaucoup d’alaouites embrassaient la carriere des armes, a la
recherche d’un revenu stable, mais aussi parce qu’ils y étaient encouragés
par les Francais, alors que les notables des villes s’en éloignaient, préférant
le commerce et les professions libérales et répugnant a 1’idée de servir dans
une armée étrangere. Ce qui est certain, de toute facon, c’est que les
appareils répressifs furent des le début du regne d’Assad recrutés sur une
base confessionnelle.

En méme temps furent formées des milices, avec a leur téte des proches
du président : son frere Rifaat a la téte de Saraya al-difa’ (Brigades de la
défense), son beau-frere Adnan Makhlouf a la garde républicaine, ‘All
Haydar aux Unités spéciales. Chaque formation de 1’armée réguliere devait
étre dirigée par trois hommes, appartenant a des communautés différentes :
un chef militaire, un politique du parti Baath et un responsable sécuritaire,
ce dernier ayant la prééminence. L’armée n’était plus, aprés 1’armistice qui
a suivi la guerre de 1973 avec Israél, qu’un instrument de répression,



d’abord au Liban en 1976, contre les Palestiniens et les Libanais, ensuite
contre les Syriens. D’armée nationale surpolitisée, elle s’est transformée en
un outil dépolitisé au service exclusif de la tyrannie. C’est pourquoi il est
erroné de définir le régime comme “militaire”. Disons pour le moment que
c’est un régime de mukhdbarat (services de renseignement), dont le seul
souci est sa pérennité, grace aux mukhdbarat en situation de paix, et a des
unités militaires sécuritaires dans la guerre.

Tous les appareils sécuritaires dépendaient directement du président, et
chacun était indépendant des autres, de facon qu’il fiit le seul a pouvoir
synthétiser leurs rapports et a avoir une vue d’ensemble de la situation dans
le pays.

Le régime était fondé sur 1’allégeance au président. Chef de I’Etat,
commandant en chef des forces armées, secrétaire général du parti unique,
il était aussi le symbole de la Syrie, le centre de la vie publique, bien plus
important que I’Etat, I’armée, le parti, le pays et son peuple. On le traitait de
génie, de sage, de grand, de “maitre de la patrie”, “héros de la guerre et de
la paix”, “grand de cette nation”, de premier des professeurs, des médecins,
des ingénieurs, des avocats... On ne pouvait tourner les yeux nulle part sans
voir ses portraits et ses statues. Cette glorification n’était pas uniquement
destinée a convaincre les gens de son génie mais aussi a leur faire
comprendre qu’il était éternel et prét a tout pour garder le pouvoir. La
surenchere dans les manifestations d’allégeance profitait a des individus,
des familles ou des groupes qui cherchaient ainsi a assurer leur autorité sur
le plan local ou a évincer ses détenteurs. Ce qu’il fallait bien comprendre,
c’est qu’il n’y avait dans le pays qu’un seul homme libre de ses pensées et
de ses gestes (selon la définition de I’“Orient” par Hegel), autrement dit il
n’y avait qu’un seul étre politique, le président, et la politique était interdite
a tous, partis, parlement, journaux. Pas de débats, pas de réunions libres ou
de manifestations spontanées, tout le monde, hormis le président, n’était
inexistant politiquement. Mais nous verrons que ces “esclaves” ne cessaient
de résister comme ils le pouvaient.

L’“ASSADISME” : ETAT PRIVE ET COMMUNAUTE PUBLIQUE



Que signifie cette politique consistant a placer des alaouites aux postes de
direction militaires et sécuritaires ? Que signifie le fait que des hommes, en
raison de leur origine confessionnelle, occupent des positions centrales dans
les institutions de 1’Etat, censées étre publiques ? C’était “publiciser” un
groupe particulier, lui accorder un statut public, en faire une communauté
publique privilégiée. Il va sans dire que tous les alaouites, ou la majorité
d’entre eux, n’ont pas eu la chance d’occuper ces positions, mais il est
évident que certains alaouites en ont bénéficié bien plus que tout autre
Syrien. Néanmoins, parler d’'une communauté politique publique ne signifie
pas que les alaouites étaient libres ou bien qu’ils gouvernaient le pays en
tant qu’alaouites. Les sunnites constituent aussi une communauté publique
dans la mesure ou leur doctrine est dominante sur les plans éducatif,
juridique, symbolique, ce qui ne profite nullement a tous les sunnites ni a la
majorité d’entre eux.

La discrimination au profit des alaouites dans les principales institutions
de la “république” signifie la privatisation de I’Etat. I’expression courante
“la Syrie d’Al-Assad” résume bien cette situation. Elle sous-entend que la
Syrie est la propriété de son président, relégable a son fils aprés sa mort. A
la base de cette privatisation, la confessionnalisation de la fonction
sécuritaire, qui est I’“Ftat profond”, le véritable centre du pouvoir.

Rien ne révele mieux cette dérive que le phénomene des chabbiha, ces
groupes d’irréguliers rassemblés autour des patrons de la famille Assad ou
d’autres familles alaouites influentes, et qui maltraitent I’Etat apparent et
I’ensemble de la population au nom de I’Etat profond. Phénoméne
relativement ancien, apparu au lendemain de 1’intervention syrienne au
Liban, en 1976, qui s’est développé dans les années 1980 et qui atteint son
apogée apres le déclenchement de la révolution quand les chabbiha ont
commencé a jouer un role sécuritaire public tout en étant des groupes
privés. Ils seront institutionnalisés fin 2012, sous controle iranien, dans les
“Forces de défense nationale”, lancées contre la population favorable a la
révolution parallelement aux services officiels, responsables de la mort sous
la torture de 11 000 personnes jusqu’a aoiit 2013, comme révélé par le
rapport “César”.



Qu’est-ce qui a poussé le régime a s’en remettre a la confiance
communautaire “naturelle” au lieu d’essayer de gagner 1’adhésion populaire
a sa politique ? Deux choses : la premiere est la personnalité cynique du
président, qui pensait que la grande majorité des citoyens n’aspirait qu’aux
biens matériels, et que la minorité récalcitrante avait peu de poids et pouvait
de toute facon étre facilement éliminée. Il veillait a corrompre son
entourage pour le faire chanter au besoin et lui interdire de penser a jouer
un role politique autonome. La seconde est que 1’adhésion nationale
nécessite un investissement cofiteux dans l’enseignement, 1’économie, la
culture, la citoyenneté et 1’égalité juridique et politique, ainsi que 1’abandon
du désir ardent de se maintenir éternellement au pouvoir. La confiance
naturelle est une mine exploitable avec un minimum d’efforts. Sa “rente”
suffit a assurer la pérennité du pouvoir. Le communautarisme ressemble
dans ce sens a la rente pétroliere des familles régnantes dans le Golfe. Il est
une source généreuse et gratuite d’allégeance qui garantit a moindres frais
I’indépendance des gouvernants vis-a-vis des gouvernés.

Le régime tirait profit de la longue frustration des alaouites, discriminés
jusqu’au mandat francais, et qu’ils avaient exprimée politiquement apres
I’indépendance en un langage nationaliste, panarabe ou grand-syrien, puis
communiste a partir des années 1980. L’allégeance personnelle comme
fondement du pouvoir et la confessionnalisation des appareils militaires et
sécuritaires engendraient forcément des visions différentes de I’Etat, les uns
considérant qu’ils en faisaient partie, et les autres qu’ils en étaient exclus.
Les notions de patriotisme et d’unité nationale dans I’acception du régime
n’avaient pour fonction que d’occulter ce décalage au sein de la population
dans I’identification avec 1’Etat et d’interdire tout débat sur ses origines
politiques et sociales. On incriminait ainsi la dénonciation des pratiques
communautaristes du régime comme une “incitation a la discorde
communautaire”.

Beaucoup d’intellectuels avant la révolution s’étaient d’ailleurs illustrés
dans la défense de ce tabou et du “patriotisme™ qui le justifiait, volant au
secours des appareils idéologiques qui s’efforcaient de les inculquer et des
services de sécurité qui réprimaient ceux qui les transgressaient. Toutes ces
pratiques et tous ces discours ne faisaient que souligner davantage la



discrimination confessionnelle, enjeu d’une lutte qui se poursuit encore de
nos jours.

La reproduction du régime dépendait en fait de la reproduction des
divisions confessionnelles et de la dissolution du lien national. Avec le
temps, les Syriens sont devenus de moins en moins des citoyens syriens et
de plus en plus des individus appartenant a telle ou telle communauté. Il est
aussi indispensable pour la reproduction du régime de diviser les Syriens,
de les rendre méfiants les uns par rapport aux autres, que de les humilier. La
violence physique et 1’humiliation, a I’instar de celles exercées par les
Israéliens en Palestine occupée, et plus généralement a 1’instar de toute
relation entre colonisateur et colonisé, incitent les humiliés a se replier sur
leur parentele en quéte de protection et les empéchent de concevoir une
communauté plus large, a caractere national. Dans le systeme
communautaire, comme dans le systeme tribal, 1’humiliation individuelle
est percue collectivement. Le rang de “notre” communauté, sa dignité et son
honneur appellent une réponse au moins aussi violente a I’humiliation subie
par I’un des notres, une réponse qui doit rester gravée dans la mémoire de
I’autre communauté. A cet égard, il est évident que le viol est la forme de
violence la plus douloureusement ressentie dans une formation patriarcale,
telle une tribu ou une communauté.

Le principe de justice dans le droit moderne interdit les punitions portant
atteinte a 1’intégrité physique et a la dignité. Cela n’a jamais été le cas en
Syrie, mais la situation s’est particulierement aggravée sous les Assad, et
I’on a assisté a une généralisation de 1’humiliation, de la torture et des
punitions collectives allant jusqu’aux massacres et aux sieges de villes et de
villages. Le confessionnalisme étant un instrument de gouvernement, le
régime considere que ses opposants sont animés par des sentiments
exclusivement confessionnels, et ils doivent prouver le contraire a des
appareils recrutés sur une base confessionnelle, comme aux gardiens
“culturels” du tabou. Soit dit en passant, tout cela convient parfaitement aux
islamistes, notamment salafistes.

Ces remarques nous paraissent nécessaires pour comprendre que le
communautarisme est un rapport de force. Il n’est pas une expression
politique de la société, de la religion ou de la culture, ni une simple forme



de clientélisme. Il est haine et coercition, discrimination et méfiance,
violence et dissimulation. Quand il se perpétue pendant des décennies, il
provoque forcément d’interminables guerres civiles.

La montée du communautarisme, liée a la publicisation d’une
communauté privée, s’est toujours accompagnée de violence et de haine,
des les premieres années du regne de Hafez al-Assad. L’attribution de ce
nouveau statut aux alaouites visait la détention éternelle du pouvoir,
I’appropriation permanente de 1’Etat, et du pays tout entier, par Assad et son
clan. Et ce régime aux deux visages qu’il fondait, avec une communauté
publicisée et un Etat privatisé, impliquait une dévolution héréditaire du
pouvoir, qui est I’un des principaux rouages du systéme sultanien moderne.
Celui-ci est par définition éternel et héréditaire, et le communautarisme en
est I’un des piliers.

L’“ASSADISME” : ETAT APPARENT ET ETAT PROFOND

Deux Etats coexistent en Syrie : I’'un est apparent, 1’autre, occulte. Le
premier est public, non communautaire, dépourvu de pouvoir, et le second,
privé, confessionnel, détenant un pouvoir de décision illimité en tout ce qui
concerne les rapports sociaux, les ressources nationales, les relations
extérieures, régionales et internationales. Les composantes du premier sont
le gouvernement, 1’Administration, le “Conseil du peuple”, 1’armée
réguliere, 1’appareil judiciaire, les services publics. C’est le monde des
fonctionnaires exécutifs n’ayant nulle liberté d’action. L’Etat occulte est
celui du président et de sa famille, des services de sécurité et des formations
militaires exclusivement sécuritaires, des hommes enrichis a I’ombre du
pouvoir (et dont la figure de proue est Rami Makhlouf, le cousin maternel
du président). Dans I’Ftat apparent, la différence entre un chef et un
subalterne est insignifiante, alors qu’il n’y a pas de commune mesure entre
I’autorité du premier et celle d’un chef de I’Etat occulte. Il n’y a que des
petits dans ’Etat apparent. Les grands sont tous dans I’occulte.



Prenons 1’exemple de Riad Hijab, qui a exercé les fonctions de Premier
ministre en 2012. I était en principe le deuxiéme personnage de 1’Etat aprés
Bachar al-Assad. Mais un haut officier des services de sécurité, comme
Jamil Hassan, chef du service de renseignement de 1’armée de 1’air, était
incomparablement plus important. Alors que ce dernier, en tant qu’“enfant
du régime”, était doté d’un pouvoir de décision, Hijab pouvait a peine
intervenir pour la promotion d’un fonctionnaire. Quand les mukhdabarat lui
adressaient par exemple une liste de fonctionnaires a répudier, il n’avait
qu’a s’exécuter.

A cet égard, on peut noter que tous les dissidents depuis le
déclenchement de la révolution appartenaient a I’Etat apparent, y compris
les déserteurs de I’armée réguliere, et aucun a I’Etat occulte, celui des
hommes qui possedent la Syrie et la gouvernent.

N’ayant pas une institution religieuse fortement structurée, la masse des
alaouites en est venue a s’identifier a cet Ftat occulte. Toute expression
politique indépendante en leur sein fut terriblement réprimée. Ce fut le cas
des baathistes de 1’équipe de Salah Jedid, au pouvoir aprés le coup d’Ftat
du 23 février 1966, et lui-méme ne fut libéré de prison que juste avant sa
mort en 1993. Le Parti d’action communiste, ou militaient beaucoup
d’hommes et de femmes d’ascendance alaouite, subit a son tour une féroce
répression dans les années 1980 et 1990. Et il est probable que 1’arrestation
en 2012 de ‘Abdel ‘Aziz al-Khayyer, grande figure de ce parti, s’inscrivait
dans la méme logique : éliminer tout alaouite hostile au régime.

L’Etat apparent, lui, n’est pas structuré par une discrimination
communautaire. Au nom de 1’“unité nationale”, le régime a veillé a assurer
un minimum d’équilibre confessionnel dans le partage des postes. Quand
des intellectuels syriens refusent de qualifier le régime de confessionnel, ils
se laissent en fait tromper par la pratique de cet Etat-13, et certains acceptent
de leur plein gré d’étre les gardiens du tabou confessionnel. Car c’est bien
le communautarisme qui assure la cohésion de I’Etat occulte et qui
détermine son comportement a I’égard de la population.

Afin d’illustrer symboliquement la prééminence de 1’Etat occulte sur
I’Etat apparent, il n’est qu’a comparer la célébration annuelle de la prise du
pouvoir par Hafez al-Assad, le 16 novembre, ou du coup d’Etat du Baath, le



8 mars, avec celle de I’indépendance nationale. Le jour commémoratif du
“Mouvement rectificatif béni dirigé par M. le président Hafez al-Assad”,
tous les moyens de communication sont mobilisés pour le glorifier, les
enseignants sont tenus de rappeler sa grandeur, et on ne peut compter les
banderoles tendues a travers les rues et sur les facades des batiments publics
pour lui exprimer I’amour et la reconnaissance de tous les citoyens. Les
mémes scenes se répetent le 8 mars, quoiqu’avec une moindre ferveur, alors
que la commémoration du 17 avril, jour de ’indépendance, se passe sans
éclat.

Ainsi fut restructurée la mémoire nationale de facon a occulter I’histoire
de la Syrie avant I’avenement de Hafez al-Assad, juste signalée comme une
ere ténébreuse dominée par le féodalisme et la bourgeoisie. La Syrie
n’existe que depuis le jour ou il a pris le pouvoir.

LA “SYRIE D’AL-ASSAD”

Durant les sept années du pouvoir baathiste qui ont précédeé 1’ere des Assad,
I’économie syrienne a été profondément marquée par la réforme agraire, la
nationalisation des grandes entreprises industrielles et commerciales et
I’extension des services sociaux. Sans démanteler les réalisations de ses
prédécesseurs, Hafez al-Assad a peu a peu relaché les contraintes politiques
et administratives qui bloquaient 1’activité économique de la bourgeoisie
traditionnelle. Le flux d’aides financieres qui suivit la guerre israélo-arabe
d’octobre 1973, en provenance des pays du Golfe, eut pour conséquence la
formation progressive dans I’entourage du président d’une classe de
nouveaux riches détenant des moyens illimités de coercition, ce qui lui
permettait de s’associer de facon léonine avec les restes de 1’ancienne
bourgeoisie, qui avait de toute facon perdu toute ambition politique.
Désormais, la place éminente qu’elle occupait dans les hautes spheres du
pouvoir lui assurait d’énormes privileges économiques. L’exemple du frere
du président, Rifaat al-Assad, qui dirigeait la plus puissante milice du
régime, 1’illustre parfaitement : s’associant de force a des entrepreneurs



damascénes, pratiquant la rapine et le trafic d’antiquités, disposant d’un
port privé, il accumula une fortune colossale et ne fut éloigné du pays avec
ses milliards de dollars qu’en 1984, apres avoir tenté de prendre la place de
son frere, a I’époque gravement malade. Le président, une fois rétabli, lui
aurait accordé en outre, en échange de son départ, une indemnité
substantielle empruntée a la Libye !

Mais si Rifaat fut finalement expulsé, d’autres suivirent par la suite la
voie qu’il avait tracée. Les chefs des appareils sécuritaires ayant maté avec
une violence inouie les protestations populaires, puis la rébellion des Freres
musulmans, furent généreusement récompensés, de maniere directe ou
indirecte, notamment a travers des associations forcées avec des notables
locaux, propriétaires terriens dans la Djézireh, industriels et commercants
de Damas, d’Alep et d’autres villes. Ils s’imposerent aussi comme
représentants de grandes entreprises étrangeres. Chacun avait sa part du
gateau, grande ou petite selon son influence. La logique sécuritaire les
placait au-dessus des lois et les autorisait a s’adonner au racket et a toucher
des pots-de-vin. Maitres du pays, ils controlaient toutes les affaires
économiques juteuses et s’enrichissaient outrageusement.

Si le budget de la Défense est resté le plus important de tous, 1’essentiel
était probablement destiné aux services de sécurité, dont les responsables a
tous les échelons pillaient la population dans une relation qui ressemble a
celle de I’occupant face a I’“occupé”. Dans I’esprit de la nouvelle classe
dominante, qui se confondait avec les appareils de 1’Etat occulte, la notion
de “sécurité” ne renvoyait pas au monopole de la violence légitime, selon
Weber, mais a 1’exercice d’une violence de type colonial.

Les services de sécurité avaient le pouvoir d’arréter, de torturer, de voler
et de violer hors de tout controle et au mépris de toute loi. Jamais, durant les
décennies de dictature assadienne, un de ses membres n’a été inquiété pour
ses crimes. Rongé par la corruption, I’appareil judiciaire était doublé d’une
justice militaire et d’une autre, “sécuritaire”, qui jugeaient des citoyens
civils. Les prisons regorgeaient de prisonniers politiques de toutes
obédiences, allant des communistes aux Freres musulmans, en passant par
les nassériens et les baathistes d’opposition, mais aussi par des citoyens
sans appartenance politique, dénoncés par des mouchards. Tous étaient



férocement torturés, certains sont morts sous la torture. Tous passaient de
longues années de leur vie en détention sans jugement. Des milliers de
Freres musulmans furent exécutés a la prison de Palmyre et enterrés dans
des fosses communes. Dans cette prison, les détenus subissaient
quotidiennement d’affreux sévices et des humiliations sans fin. Le massacre
de Hama en 1982 n’a pas seulement mis fin a la confrontation militaire avec
les Freres musulmans, il a en fait marqué 1’abolition définitive de tous les
droits politiques des Syriens.

A mesure que le régime perfectionnait ses services répressifs, tous les
autres services se détérioraient inexorablement : [’enseignement,
I’économie, 1I’administration, la culture, I’armée... et plus le pouvoir se
concentrait dans les mains du président, plus 1’allégeance qui lui était due
devenait la valeur supréme dans les institutions publiques, les écoles et les
universités, les syndicats et les entreprises nationalisées, et, bien entendu,
dans 1’armée, les organisations populaires et le parti. Elle avait elle-méme
une fonction sécuritaire : surveiller de pres, inciter a la délation par la
promotion des mouchards et le harcelement de ceux qui s’y refusaient. Si
vous n’écriviez pas un rapport dénoncant telle personne qui aurait mal agi
ou mal parlé devant vous et qu’un autre le fit, vous pouviez étre vous-méme
séverement sanctionné pour avoir manqué a votre devoir envers le
président. On devait ainsi faire allégeance et la renouveler constamment,
animé soit par la peur, soit par intérét personnel sur le dos des autres. En
inculquant cet état d’esprit aux citoyens, en généralisant leur méfiance les
uns vis-a-vis des autres, le régime réussit a miner la société syrienne tout
entiere, et bien des aspects négatifs que 1’on a pu observer ces dernieres
années ont été engendrés par cette méfiance.

Les “grandes marches populaires spontanées”, dites “millionnaires”, pour
commémorer notamment la conquéte du pouvoir par Hafez al-Assad,
étaient destinées au renouvellement périodique de 1’allégeance. Tous les
agents de la fonction publique ainsi que les éleves et les étudiants étaient
tenus d’y participer et de crier des slogans a la gloire du président, et ces
démonstrations étaient retransmises des dizaines de fois a la télévision.
C’était comme un rituel de viol collectif des consciences par lequel le
régime signifiait a la société qu’elle lui était définitivement soumise.



Autre rituel d’allégeance : le plébiscite de renouvellement du mandat
présidentiel. En 1985, trois ans apres le massacre de Hama, et alors que des
dizaines de milliers de citoyens croupissaient dans les prisons, on le désigna
par le mot bay’a, vieille notion islamique qui signifiait 1’allégeance
publique au calife, faite une fois pour toutes lors de son intronisation.
S’abstenir de la faire, c’était se placer en dehors du “consensus” de la
Umma. Mais a 1’époque, le pouvoir du calife n’était pas omniprésent, et les
différentes composantes de la société étaient relativement autonomes dans
la gestion de leurs affaires. La bay’a assadienne, elle, se renouvelle tous les
sept ans, par concession aux usages en cours dans les pays démocratiques,
et ce ne sont pas ceux qui “détiennent le pouvoir de nouer et de dénouer”,
selon I’ancienne expression, qui la déclarent, mais des électeurs forcés de
déposer publiquement un bulletin dans 1’urne, sous le controle des services
de renseignement et dans une ambiance carnavalesque. Il est probable que
le choix du terme visait non seulement |’obtention d’une légitimité
islamique, mais aussi voulait souligner le “consensus national” dont
bénéficiait le président plébiscité. Les dissidents ne seraient par conséquent
que des traitres a la nation, des apostats, et il serait, lui, leur calife ou leur
sultan, éternellement.

La surenchere dans 1’allégeance se faisait, et se fait encore, en votant oui
“avec le sang”, c’est-a-dire en apposant sur le bulletin de vote une
empreinte digitale apres s’étre badigeonné le pouce d’une goutte de sang.
Des pétitions écrites avec du sang en guise d’encre étaient adressées au
président qui venait de massacrer 30000 personnes a Hama. Leurs
signataires affirmaient qu’ils étaient disposés a verser leur sang pour
défendre “le grand homme de cette nation”, “le pere dirigeant” a qui tous
les Syriens, ses enfants, devaient obéissance et reconnaissance. Les fils
indignes méritaient la mort ou la prison pendant de longues années, alors
que lui, leur pere, triomphait avec plus de 99 % des voix a chacun des cing
plébiscites de son regne. Quant a Bachar, “le dirigeant de la marche du parti
et du peuple”, “le dirigeant tant aimé des millions [de Syriens]”, il obtiendra
deux fois plus de 97 % des voix, et la troisieme, en 2014, face a deux
comparses, 88 % des voix. Cela apres avoir provoqué la mort
de 150 000 personnes.



SUBVENIR A SES BESOINS ET SYSTEME DES VALEURS

Dans les années 1980, Hafez al-Assad, en tant que personne et en tant que
régime, est devenu tout ce qui comptait en Syrie. On disait qu’il était sa
capitale, sa fierté et son titre de gloire. La subordination personnelle a ce
grand seigneur, produite, généralisée et défendue par les appareils, s’est
substituée a la citoyenneté et aux rapports juridiques abstraits entre 1’“Etat”
et la population. Dans la hiérarchie des valeurs, le pouvoir occupait la place
la plus élevée, suivi tantot par la fortune, tant6t par la parenté, autrement
importants que le travail, le savoir, la compétence ou la culture.

Comment les gens parvenaient-ils a satisfaire leurs besoins, étant donné
qu’ils étaient forcés, comme dans toute société moderne, de passer par les
institutions étatiques ? La petite minorité au pouvoir et ses protégés,
officiers supérieurs des services de sécurité ou de 1’armée, ministres de
confiance ou dirigeants du parti, usaient de leur influence et tout leur était
acquis. Mais les autres ?

Ceux qui ont de I’argent versent des pots-de-vin pour obtenir un poste, un
passeport, une signature en bas d’un document officiel ou bien un passe-
droit (comme construire une chambre sur le toit pour loger de jeunes mariés
ou creuser un puits artésien). Sans “graisser la patte” d’un agent de I’Etat
occulte, les Arméniens ne pouvaient chanter dans les noces plus de cing
chansons dans leur langue, et les Kurdes pas une seule ! Il en fallait aussi
pour ouvrir une échoppe de falafels ou un petit salon de coiffure, ou encore
pour avoir une ligne téléphonique. Tous ces exemples, aussi bizarres
paraissent-ils, sont véridiques. On interdit telle ou telle chose ou on la rend
inatteignable sauf si 1’on touche une “rancon”. Que font alors ceux qui
n’ont pas d’argent, qui constituent la grande majorité de la population et qui
survivent sans la moindre protection juridique ou sociale ? Ils se contentent
de se dire : C’est injuste, mais ne peuvent rien faire en voyant s’accumuler
par la corruption les fortunes des détenteurs du vrai pouvoir.



L’autre moyen de se débrouiller dans la vie est I’intercession d’un parent,
proche ou lointain : un frere officier, un cousin baathiste, un beau-pére
ministre. Ce peut étre aussi un religieux, musulman ou chrétien, ou encore
un chef de tribu, que le régime tient a récompenser en échange de leur
allégeance. Cela dépend évidemment de I’importance de la demande et des
demandeurs. L’intervention d’un ministre pourrait suffire pour obtenir une
ligne téléphonique™. La libération d’un prisonnier politique nécessite
I’intervention d’un “poids lourd” aupres du président en personne”. Aucun
ministre n’ose intervenir pour lever I’interdiction de voyage frappant un
écrivain ou un ancien détenu. Cela est 1’affaire d’un officier supérieur des
mukhdbarat®.

Il n’est guere possible de réussir la démarche la plus banale si I’on n’est
pas soi-méme un homme du pouvoir ou si I’on n’est pas capable de payer
les services d’un homme du pouvoir ou de bénéficier de son intercession
grace a un lien de parenté. Dans tous les autres cas, on est marginalisé,
exclu du systéeme, sans la moindre influence dans la marche des affaires
publiques. Le clientélisme s’ajoute ainsi a la répression et a la corruption
pour étouffer les opposants et les indépendants.

En fait, personne n’est vraiment indépendant : on est soit une personne
subordonnée d’une maniere ou d’une autre au pouvoir, soit un opposant
réprimé d’office. Méme les intellectuels les plus célebres, susceptibles
d’étre idéologiquement autonomes, ne peuvent s’exprimer publiquement.
Ils doivent en outre eux-mémes recourir aux services d’un affidé du pouvoir
pour étre autorisés a sortir du pays. Certains officiers supérieurs des
mukhdbarat nouaient des relations avec des intellectuels, se présentaient
parfois comme des hommes passionnés de culture et laissaient leur numéro
de téléphone aux opposants “doux” apres les avoir interrogés, les incitant a
les solliciter en cas de besoin. Ils deviennent ainsi des intercesseurs
indirects aupres des mukhdbardt qui sont de toute facon leurs seuls
interlocuteurs du coté du pouvoir.

Ces intellectuels-la, en dépit de leurs discours, sont partie prenante du
systeme. Leur opposition de facade occulte leur soumission, ce qui explique
en partie les divisions de I’opposition. Déja avant la révolution, il y avait,




pour reprendre une expression de Lénine, une opposition “a Sa Majesté” et
une opposition “de Sa Majesté”. Celle-ci disparaitra avec lui.

Les cercles de la parenté sont plus vastes que le cercle de I’argent, qui est
plus vaste que celui du pouvoir. Et leur importance respective est inégale
selon 1’appartenance communautaire. Il est incontestable que le réseau de
clientélisme alaouite (les alaouites constituent de 10 a 12 % de la
population) lié aux rapports de parenté est bien plus dense que celui de
I’archipel sunnite, et bien plus efficace dans les mémes conditions
économiques. Le comble de I’injustice, en 1’absence de toute protection
juridique, c’est d’étre a la fois pauvre et sans recours. Elle est plus
supportable quand on peut solliciter le soutien d’un puissant, ce qui est le
cas en milieu alaouite.

On ne connait pas exactement le pourcentage des officiers alaouites dans
les différents services de sécurité, y compris les forces sécuritaires de
I’armée. Mais il est incontestable, aussi, qu’il dépasse de loin Ile
pourcentage des alaouites dans la population. Ils sont en outre bien plus
influents que leurs homologues de méme rang officiel, ou méme de rang
supérieur, appartenant a d’autres communautés. La hiérarchie de 1’Etat
apparent compte peu dans I’Etat occulte, et c’est un autre signe de
I’insignifiance du premier.

Des prétres et des hommes d’affaires chrétiens intercedent en faveur de
leur communauté (qui comptait pres de 5 % de la population avant la
révolution). Ils le font d’autant plus efficacement que le régime a toujours
cherché 1’adhésion des chrétiens, d’une part pour élargir sa base
communautaire, et de 1’autre pour renforcer sa légitimité internationale en
se présentant comme le protecteur des minorités. Des cheikhs et des
notables druzes jouent d’ailleurs le méme role au sein de leur communauté
(3 % de la population).

Le milieu sunnite arabe lui-méme n’est pas en reste, mais les personnes
influentes (religieux, hommes d’affaires et chefs de tribus) ne sont pas
suffisamment nombreuses pour couvrir les besoins d’un ensemble qui
regroupe plus de 70 % de la population. Le clientélisme y est plus présent
dans certaines régions, notamment a Damas, que dans d’autres, si bien
qu’on a pu parler d’une “communauté damascéne””. Ailleurs, la frustration



et le sentiment d’étre les laissés-pour-compte expliquent dans une large
mesure pourquoi la mobilisation contre le régime a revétu un caractere
islamique. De méme, le tres petit nombre d’“intercesseurs” possibles parmi
les Kurdes (8 a 10 % de la population) n’a pas peu contribué a la
mobilisation qui a pris forcément un caractére nationaliste. L’auto-
victimisation kurde et sunnite arabe domine leur discours politique, apres
avoir été celui des alaouites. Ces derniers préférent se décrire maintenant
non comme des victimes, mais comme les défenseurs de la modernité et de
la laicité.

Disons pour conclure que, dans le systeme sultanien, chaque
communauté religieuse ou ethnique acquiert une part de capital social
relativement indépendante de ses conditions proprement économiques, et
c’est ce qui lui permet de satisfaire plus ou moins les besoins de ses
membres. Le communautarisme réside justement dans le partage inégal de
ce capital. A conditions matérielles égales, on n’a pas les mémes chances
d’obtenir un recours, d’étre admis dans les services sécuritaires, de
décrocher une bourse d’études a 1’étranger, d’étre traité dignement, d’éviter
I’arrestation, selon que I’on appartient a telle communauté et pas a telle
autre. C’est ce qu’il faut garder a 1’esprit dans toute analyse de classe de la
société syrienne.

LA FABRIQUE DES PARENTES

Trois remarques me paraissent ici utiles :

La premiere, c’est qu’il n’existe pas de démarche administrative
routiniere avec des regles strictes. L’ Administration est corrompue, et ses
fonctionnaires sont recrutés et promus en fonction de leur allégeance sans
réserve au régime. Il en est de méme de la justice. L.a recommandation d’un
puissant est nécessaire dans la plupart des cas, non pour contourner la loi,
mais pour faire valoir un droit.

La deuxieme est que le versement de pots-de-vin n’est pas a la portée de
tout le monde. Et les riches qui peuvent s’en acquitter doivent forcément



chercher a s’enrichir davantage de facon illégale, et ils n’y parviennent pas
tous.

La troisieme, c’est que le “piston” ne fonctionne qu’entre parents,
proches ou lointains. On n’accorde pas une recommandation a quelqu’un
qu’on ne connait pas, car on s’attend toujours a obtenir un quelconque
avantage en échange. En plus, le régime n’apprécie nullement les
intercessions en faveur de personnes appartenant a une autre communauté
ou méme a une autre famille au sein de la méme communauté. D’ou le repli
général des groupes de base sur eux-mémes, d’abord les familles, les clans
et les tribus, soudés par des liens de sang, ensuite les communautés
confessionnelles. Le clientélisme entrave évidemment le développement
d’une société civile et il est plus cohérent et efficace dans les petits groupes
que dans les grands.

L’Etat sultanien ne produit qu’une société communautaire, et non “une
société d’Etat composée d’individus”, comme le pense Aziz al-Azmeh. Les
individus ne sont apparus en Syrie que dans la lutte contre I’Etat sultanien —

lutte que le défenseur fervent de “I’Etat producteur d’une société
d’individus” n’a jamais soutenue.

La société de 1’Etat sultanien moderne n’est pas pour autant une
reproduction de la société traditionnelle, avec ses villages, quartiers, tribus
cloisonnés, entretenant avec I’Etat un rapport d’“extériorité”. Ses unités
sont séparées les unes des autres mais ne bénéficient d’aucune autonomie
par rapport a I’Etat. La pratique du “piston” renforce I’isolement de
chacune d’elles, I’incite a tourner le dos a sa voisine. L’importance accrue
des rapports de parenté et d’alliance semble avoir méme transformé des
communautés confessionnelles sans grande cohésion en quasi-ethnies,
relais indispensables pour parvenir a satisfaire un besoin privé ou public.
Cela passe par la fabrique de récits d’auto-victimisation ou de jactance, et
surtout d’affrontements violents. Dans ce sens, I’Etat assadien a inversé la
tendance générale de 1’histoire de la Syrie moderne, depuis sa naissance au
lendemain de la Premiere Guerre mondiale.

LA RELATION COMMUNAUTAIRE



Les communautés, en tant que cadre de parenté réelle ou artificielle, sont
des réseaux de clientélisme au centre desquels des hommes influents
intercedent en faveur des leurs aupres des autorités locales ou du pouvoir
central. Ce qui rappelle le role joué par les a’ydn (notables) a 1’époque
ottomane, admirablement analysé par Albert Hourani et Philip Khoury.
Elles constituent des corps intermédiaires qui relient la population au
pouvoir central et forment ensemble la “société communautaire” dont les
composantes sont séparées les unes des autres, comme dans I’Etat sultanien
traditionnel qui se les subordonne tout en leur étant superposeé.

C’est ce qui nous autorise a définir 1’Etat assadien comme un Ftat
sultanien moderne, fondé sur les corps intermédiaires, 1’allégeance au
président, la dévolution héréditaire du pouvoir et I’“éternité”, en totale
opposition a la logique de I’Etat national, contractuelle et constitutionnelle.
La politique y est monopolisée par le président, les protestations sociales
sont interdites et férocement réprimées au nom de I’unité nationale et sous
la menace toujours brandie de la guerre civile. L’obtention du plus
élémentaire des droits est considérée comme un don généreux du président,
propriétaire du pays, de ses ressources naturelles et de ses habitants.

Le communautarisme est un rapport de subordination liant trois éléments
dans une structure pyramidale :

A 1la base, toute la population d’un Etat qui ne lui fournit pas les services
auxquels elle a droit pour subvenir a ses besoins les plus élémentaires.

Au milieu, des notables nouveaux, officiers, religieux, chefs de tribus,
dirigeants du parti, ministres, dotés d’une certaine influence leur permettant
de jouer le role d’intermédiaire entre la base et le sommet qui leur accorde
des privileges de toutes sortes : facilités financieres, passe-droits en matiere
de logement, bourses d’études a 1’étranger pour leurs enfants, nominations
dans les missions diplomatiques, représentation de compagnies et de
banques étrangeres...

Au sommet, le président et les chefs des appareils sécuritaires — et de nos
jours, avec eux, tous les membres de la famille du président. IIs ne sont
responsables devant personne.



La méme structure pyramidale détermine les relations sociales a 1’échelle
régionale ou sectorielle, avec cette réserve que les plus démunis n’ont pas
acces aux instances intermédiaires dans un systeme fondé sur 1’intercession
de ces instances.

Les nouveaux notables se divisent en deux catégories : la premiere,
“civile”, regroupe les religieux, les chefs de tribus et les grands hommes
d’affaires, et la seconde, officielle, les officiers supérieurs, les ministres et
les dirigeants du parti. Les notables de la premiere catégorie n’interviennent
qu’en faveur de leurs proches, des personnes appartenant a leur
communauté de base. Les autres disposent d’un plus grand champ d’action.
Sous Hafez al-Assad, le parti Baath, en tant qu’intermédiaire, transgressait
les frontieres communautaires, mais il ne joue plus ce role depuis
I’avenement de Bachar. Les ministres et les officiers, eux, offrent leurs
services en dehors de leurs communautés moyennant des pots-de-vin. Ils
s’enrichissent et les appauvrissent, et 1’argent en vient a se substituer a la
parenté comme moyen de satisfaire les besoins.

BACHAR : NEOLIBERALISME ET DECLIN DU POPULISME BAATHISTE

Depuis 1’accession de Bachar au pouvoir, les pratiques communautaristes
ont pris de I’ampleur du fait de la décrépitude des appareils d’encadrement
et de mobilisation, comme le parti Baath lui-méme et les “organisations
populaires” : I’Union de la jeunesse révolutionnaire, I’Union nationale des
étudiants syriens (la seule autorisée), les deux syndicats officiels des
ouvriers et des paysans, et tous les syndicats des professions libérales,
refondés par le pouvoir en 1981 apres leurs prises de position
démocratiques 1’année précédente. Elles étaient toutes artificiellement
gonflées, elles ne pesaient pas lourd en face des appareils sécuritaires, mais
elles contribuaient au quadrillage de la société et jouaient, elles aussi, un
role d’intermédiaire entre la base et le sommet.

Toutes ces excroissances du parti Baath ont été marginalisées sous
Bachar au profit de la nouvelle bourgeoisie et on a assisté, a la faveur de



cette évolution, a la création d’organismes comme le Secrétariat syrien pour
le développement, présidé par Asma’ al-Assad, la femme du président. Le
parti lui-méme perdait jour apres jour de son importance, si bien
qu’en 2012 I’amendement constitutionnel le privant de son titre ronflant de
“dirigeant de 1’Etat et de la société” n’a suscité aucune réaction de sa part. Il
n’était qu’un faux témoin conscient de 1’étre.

Parmi les facteurs de la montée du communautarisme, il faut souligner la
succession dynastique a la téte de I’Etat. En tant qu’héritier, Bachar ne
pouvait étre le président élu d’une république constitutionnelle, et il devait
léguer le pouvoir a son fils.

Un autre facteur important est l’ambiance culturaliste a 1’échelle
mondiale, engendrée par la défaite du communisme et des idéologies du
travail, de 1’égalité et de la libération nationale et sociale. L’hégémonie du
néolibéralisme et du multiculturalisme, du différentialisme et du
postmodernisme, qui marquait déja, depuis le début des années 1990, le
discours de la plupart des intellectuels syriens, s’est confirmée la décennie
suivante. Nous étions dans la période de I’aprés-11 Septembre, quand
I’islam, surtout sunnite, a remplacé en Occident le communisme dans le
role du “méchant”, la période de l’invasion américaine de I’Irak, de
I’affirmation du chiisme politique et du djihadisme sunnite... et de la
manipulation par le régime syrien de ce dernier.

Des discours quasi coloniaux, centrés sur I’islam ou le fondamentalisme,
appelaient a imposer la laicité par la force et a réprimer durement les rétifs
aux “Lumieres” et au “rationalisme”, que ce fiit dans les pays occidentaux
ou dans le monde musulman. Il conviendrait de lire certains écrits d’auteurs
syriens tels qu’ Adonis ou, parfois, Georges Tarabichi comme relevant de ce
néo-orientalisme qui a sévi parallelement a la mainmise quasi coloniale du
régime sultanien sur le pays, avec ses prétentions de rationalité et de
modernité.

Combiné avec la libéralisation de 1’économie, le déclin des fonctions
sociales de I’Etat a accéléré a la fois la communautarisation générale de la
population et la paupérisation des laissés-pour-compte (37 % des Syriens
vivaient en 2007 en dessous du seuil supérieur de pauvreté, avec 2 dollars
par jour, et en 2004 11 % en dessous du seuil inférieur, avec 1 dollar par



jour). En [D’absence totale de liberté d’expression et d’organisation
autonome, les communautés sont devenues des refuges censés assurer a
leurs membres “confiance” et “sécurité”, et plus elles étaient petites et
homogenes, plus elles étaient efficaces.

Dans les milieux sunnites, la pratique religieuse était en quelque sorte a
la limite de ce “seuil de pauvreté politique”. Il est évident la que la
politisation de la religion ne pouvait que produire du communautarisme, du
moins sectoriel en raison de la diversité de ces milieux et du controle sévere
du régime.

En fait, quelle que soit la densité de leurs réseaux de clientélisme, les
communautés ne sont pas en mesure d’assurer les besoins de tous leurs
membres. Elles sont méme moins efficaces sur ce plan que les
“organisations populaires” du régime. Ce qui leur est demandé, c’est de
subordonner la population, d’abord au sommet de la pyramide, ensuite aux
nouveaux notables. Or ceux-ci n’ont pas tous la méme influence ni la méme
proximité avec le sommet. C’est pourquoi les plus démunis se retrouvent
sans aucun recours, et c’est une raison suffisante de frustration et de colere.

Une raison aussi de se révolter. La révolution a éclaté parce que depuis
longtemps le régime ne satisfaisait pas les besoins élémentaires de la
majorité de la population et parce que le “mur de la peur” venait de
s’effondrer sous 1’effet des révolutions tunisienne et égyptienne. Deux
catégories sociales y ont pris une part active : celle qu’on peut appeler la
“société du travail”, qui revendiquait citoyenneté et liberté, et celle
regroupant les secteurs les plus appauvris et marginalisés, en quéte d’un peu
de justice sociale et de protection juridique. Elles furent rejointes
tardivement par certains notables (ministres, députés, diplomates...) qui
n’avaient pas la moindre influence en dehors de 1’Etat apparent, voire qui
ne pesaient pas lourd en son sein.

Notons ici que le systéeme sultanien a tenu a moderniser sa
communication sous Bachar pour 1’adapter a 1’hégémonie néolibérale. Les
“grandes marches populaires spontanées” ne se faisaient plus en uniformes
réglementaires mais en habits cool, on ne défilait plus devant la tribune
officielle réservée aux grandes figures de 1’Etat apparent et du parti mais on
se rassemblait sur les places publiques ; les portraits imposants de Hafez et



les banderoles avec leurs mots d’ordre nationalistes et socialistes,
confectionnés grace a un budget spécial dans chaque administration, ont été
remplacés par des portraits souriants de Bachar, avec la légende, en parler
damascene, “Nous te kiffons”, quand ce n’était pas, en bon arabe littéral :
“Les Syriens sont ceux qui connaissent le mieux leur Bachar !” Signe des
temps, 1’amour du président a été privatisé : I’organisation de ces festivités
n’était plus I’apanage du parti et des “organisations populaires”, désormais
les sociétés privées et les hommes d’affaires s’en mélaient, ainsi que le
Secrétariat syrien pour le développement, sous I’égide d’Asma’ al-Assad, la
femme de Bachar et la mére de son fils, Hafez II...

La jeune classe de nouveaux riches, composée d’enfants d’officiers
supérieurs et de dirigeants du parti Baath pour la plupart d’ascendance
rurale, marquait de son empreinte le nouveau visage du systeme sultanien.
Ces quadragénaires, contrairement a leurs parents, connaissent au moins
une langue étrangére, ont voyagé en Europe et aux Etats-Unis et y ont
fréquenté les adresses les plus luxueuses. Ils ont toujours obtenu ce qu’ils
désiraient grace a leur fortune ou par la force. En revanche, ils n’ont jamais
été mélés aux luttes nationales ou sociales.

COMMUNAUTES ET CLASSES SOCIALES

Pieces constitutives du systeme sultanien, passages obligés pour la
satisfaction des besoins élémentaires de la population, la privant en échange
de politique et I’assujettissant au sultan, les communautés s’articulent aux
classes sociales comme le montre la figure de la pyramide. Au sommet se
concentre le pouvoir absolu d’une famille solidement soudée, représentée
par Bachar comme président a vie, au-dessus de toute loi, et par son cousin
Rami Makhlouf comme trésorier’”®. A la base s’additionnent pauvreté,
exclusion, cloisonnement et méfiance. Entre les deux, les nouveaux
notables paraissent plus solidaires mais ils ne peuvent échapper au controle
du sommet qui leur refuse toute sorte d’autonomie. Ils doivent d’une part
lui marquer leur servilité, et de I’autre veiller a ce que la base demeure



divisée et dépolitisée, car la cohésion du sommet, donc sa pérennité, en
dépend. Le “Conseil du peuple” est en quelque sorte le club privé de ces
notables, mais il faut compter aussi parmi eux les ministres, les préfets et
d’autres dignitaires, civils et militaires.

Instrument de domination politique et sociale, le communautarisme n’a
rien a voir avec la foi religieuse et la vie spirituelle. Ce n’est pas une
idéologie identitaire, mais une idéologie de classe, tout comme le racisme,
selon 1’analyse de Benedict Anderson. Ou disons que c’est la reconstruction
des identités au profit des rapports de pouvoir et dans le but de les
dissimuler. C’est I’ensemble des pratiques de discrimination entre les gens
selon leurs origines religieuses ou confessionnelles, la maniere de nommer
et de décrire les différents groupes sociaux les hiérarchisant et les soulevant
les uns contre les autres. Le propre du communautarisme est 1’occultation
des discriminations sociales au nom de la “différence” culturelle.

Si le racisme justifie les discriminations sociales par la différence de race,
le communautarisme les attribue a une différence culturelle due a
I’appartenance a telle ou telle religion, et cela indépendamment de la
capacité des uns et des autres a accéder au pouvoir de décision. C’est une
sorte de “racisme différentialiste’?”, culturel et civilisationnel, comme
d’ailleurs, a 1’échelle mondiale, la “guerre des civilisations” qui considere
que le destin des peuples est le reflet fidele de leur culture dans un marché
libre ou les identités sont en concurrence, les unes forcément gagnantes, les
autres perdantes. Au cours des deux décennies qui ont précédé la
révolution, surtout la derniere, cette idéologie s’est cristallisée en Syrie dans
les discours du pouvoir vantant la “modernité” et la “rationalité” et
dénoncant le “fondamentalisme” et le “passéisme”.

Dans le monde arabe, en général, ce n’est pas essentiellement la fortune
ni la position dans le processus de production qui déterminent le statut de
classe mais la détention du pouvoir politique. La classe dominante est celle
qui a acquis sa fortune et I’ensemble de ses privileges grace a la prise du
pouvoir politique. Le communautarisme, en tant que stratégie du pouvoir,
est un ascenseur social. On accede a un statut supérieur en se ralliant au
pouvoir.



C’est la le paradoxe du systeme communautaire. Il ne peut fonctionner et
se perpétuer qu’en obtenant 1’identification avec lui d’une communauté ou
d’une alliance de communautés alors qu’il est destiné a assurer la
domination politique et économique au clan qui détient le pouvoir, et
suffisamment de privileges aux nouveaux notables. Ce clan au sommet de la
pyramide veille a perpétuer cette identification et a nourrir le sentiment de
différence de sa communauté en lui accordant un petit plus par rapport aux
membres d’autres communautés ayant les mémes conditions matérielles. A
la base de la pyramide, la barriére qui sépare un alaouite d’un sunnite est
plus haute que celle qui le sépare d’un notable alaouite (I’officier ou le
directeur général) ou que celle entre un sunnite ordinaire et un notable de sa
communauté (un ministre, par exemple, ou un homme d’affaires, ou un
dignitaire religieux). Il n’en reste pas moins que le souci majeur du sommet
n’est pas le bien-étre et la dignité de sa clientele communautaire mais la
pérennité de son pouvoir absolu et de ses privileges exorbitants.

LES DEUX VISAGES DU SYSTEME COMMUNAUTAIRE

On peut ici se demander : Comment ce systeme a-t-il pu tenir alors que la
majorité des citoyens ne dispose pas de “piston”, et que ceux qui en
disposent ne parviennent pas a tous les coups a régler leurs problemes ?
Pourquoi les opprimés et les frustrés ne se révoltent-ils pas ? C’est que le
régime est capable, pour le maintien de I’ordre et la “sécurité”, c’est-a-dire
pour garantir sa reproduction éternellement, de sévir avec une violence sans
limites. Son réseau sécuritaire qui quadrille la société tout entiere est bien
plus dense et plus efficace que les instances intermédiaires d’intercession,
celles des nouveaux notables. Le communautarisme s’incarne d’un coté
dans un appareil répressif omniprésent de “gardiens de 1’ordre”, et de
I’autre dans les réseaux de clientélisme dont la fonction est de perpétuer la
division de la base et sa subordination au sommet. Leur champ d’action ne
dépasse pas les frontieres de leurs communautés respectives, celui des
gardiens de 1’ordre couvre 1’ensemble de la société. Ils sont une catégorie



sociale : les gardiens, un appareil d’Ftat, et, en tant que tel, ils sont
autrement puissants que les notables.

Outre la subordination verticale des gouvernés et la séparation
horizontale entre les groupes de base, les réseaux de clientélisme ont aussi
pour fonction d’isoler les réfractaires, de les marginaliser et de les priver de
toute possibilité d’intervention publique. Quand ils se sont quand méme
révoltés, le bouclier répressif du régime s’est doublé d’un corps de
chabbiha, auxiliaires salariés auxquels le régime a ensuite octroyé comme
fiefs des quartiers reconquis sur 1’opposition, tels que Baba ‘Amr ou Karm
al-Zaytoun a Homs, avant de les organiser, sous la direction d’officiers
iraniens, en brigades généreusement payées. Rien n’était aussi éclairant
quant a la nature du régime que le nom de “souk sunnite” par lequel ces
sbires désignaient sans vergogne, en mars 2012, les étals d’objets raflés
chez les habitants. Preuve si nécessaire que le communautarisme n’est pas
le reflet fidele ou déformé d’une croyance religieuse ou d’une appartenance
identitaire, mais un rapport de force, un moyen de dominer les autres et de
s’enrichir sur leur dos.

Le communautarisme tend naturellement a la bipolarisation de la société,
que celle-ci soit ou non une conséquence de la politique dite de 1’“alliance
des minorités”, dont la paternité, aussi bien a l’intérieur qu’a 1’échelle
régionale, est attribuée a Hafez al-Assad. Ce n’est pas du multiculturalisme
a ’anglo-saxonne, mais un systeme hiérarchisé, discriminatoire, fondé sur
la contrainte et dont la finalité est la reproduction du régime jusqu’a la fin
des temps.

A la différence du Liban, ou les communautés fonctionnaient
traditionnellement comme des réseaux de clientélisme®, c’est I’Etat occulte,
le siege du pouvoir absolu en Syrie, qui est communautaire. Le Liban est un
Ftat sultanien sans sultan, ou, plus précisément, un Etat en voie de
“sultanisation” : le bouclier sécuritaire existe déja bel et bien sous le nom de
Hezbollah, et le communautarisme traditionnel, avec ses réseaux, n’a cessé
d’exister. Et comme le sultan syrien lui-méme, le bouclier sécuritaire
libanais est sous la férule du centre impérial iranien.

Je me contenterai ici, a I’égard du communautarisme régional, de dire
qu’on devrait I’aborder en termes de lutte pour 1’hégémonie régionale et



non d’affrontement entre chiites et sunnites. [.a communautarisation des
chiites et des sunnites est une arme dans cette lutte.

LES NOUVEAUX NOTABLES ET LA GRANDE BOURGEOISIE

De méme que 1’Etat s’est dédoublé en un Ftat apparent et 1’autre occulte, de
méme que le systeme communautaire repose sur deux piliers, le
renseignement et le clientélisme, il existe deux bourgeoisies en Syrie : celle
des nouveaux notables, qui doit son ascension a sa fonction d’intermédiaire,
et la grande bourgeoisie, qui a la main sur les ressources publiques et les
secteurs les plus juteux de 1I’économie nationale. On peut appeler la
premiere la “bourgeoisie apparente”, formée soit au sein du gouvernement,
de 1’Administration, de 1’Assemblée du peuple, du parti et de ses
“organisations populaires”, soit a travers les réseaux confessionnels de
clientélisme. Sa composante confessionnelle ou tribale est en général locale,
proche de ses “protégés”, alors que sa composante “officielle” a plus de
surface, méme si certains de ses membres (par exemple le préfet ou le
secrétaire départemental du parti ou encore 1’officier chargé de la
conscription) peuvent établir des liens directs avec leurs administrés.
L’autre bourgeoisie, la grande, est occulte. Elle évolue a proximité du
pouvoir central, voire de son cceur, c’est-a-dire la famille Assad. Sa fortune
provient de son association avec la famille régnante dans le pillage du pays,
et surtout de I’appropriation illégitime des terres. Deux sociétés fondées a
deux années d’intervalle, Cham Holding en 2005 et Syria Holding en 2007,
regroupent ses membres. Rami Makhlouf, le cousin maternel de Bachar,
posséderait a lui seul 51 % des actions de la premiére et en est le vice-
président (le président est Nabil al-Kuzbari). Le frere de Rami, Thab, est
I’un des fondateurs de la seconde, les deux réunies constituant en quelque
sorte le club privé de cette bourgeoisie dont le maitre incontestable et
incontesté est bien Rami Makhlouf. Avant la révolution, on disait
communément que 1’économie syrienne était, non pas privatisée, mais
“ramitisée”, ou encore qu’elle comportait deux secteurs : mukhalif



(contrevenant, fautif) et makhlouf, le premier n’ayant nulle chance de
survivre s’il ne se soumettait pas aux décisions léonines du second ! Le
milliardaire égyptien Sawiris, qui était I’associé de Rami dans Orascom, qui
avait le monopole de la téléphonie, en sait quelque chose. En effet, quand le
marché du téléphone portable est devenu particulierement prospére, au
début des années 2000, Rami a exproprié son associé et fait nommer a sa
téte deux liquidateurs judiciaires “neutres” : son frere Ihab et son homme de
main, Nadir al-Qal’i. Il semble qu’il ait tenté de s’imposer comme principal
actionnaire de la chaine de télévision Orient et qu’il ait dit a son
propriétaire, Ghassan ‘Abboud : “Tu possedes une télé, je possede la
Syrie !”

I1 faudrait un jour analyser de pres la composition de cette bourgeoisie et
ses rapports aux nouveaux notables et au pouvoir politique. On peut
toutefois affirmer qu’elle est multiconfessionnelle, et comporte une part
importante de Damascenes et de chrétiens sans qu’aucun d’entre eux, de
Nabil al-Kuzbari a Muhammad Hamcho, en passant par Naji Chaoui et
Sa’ib Nahhas, ne puisse se mesurer a Rami Makhlouf quand il s’agit d’une
affaire aussi grosse que le téléphone portable.

La bourgeoisie apparente, majoritairement locale, est forcément plus
communautaire, en ce sens que ses membres exploitent et pillent en premier
lieu leurs propres communautés. Les alaouites y ont un rayon d’intervention
plus large que les autres en raison du statut particulier de leur communauté
mais, dans I’ensemble, seule la grande bourgeoisie a droit aux importantes
transactions commerciales avec le monde extérieur et a la représentation
des grandes entreprises étrangeres. Et c’est elle qui détient d’énormes
capitaux dans les banques en Suisse, a Abu Dhabi ou dans les iles Vierges.

On peut d’une certaine facon qualifier les nouveaux notables de
bourgeoisie sultanienne moyenne, dans la mesure ou elle assure la liaison
entre le centre et ses relais locaux d’un coté et la population de 1’autre. Elle
tire ses revenus sans coercition directe, du moins dans sa composante non
gouvernementale, mais profite tout entiere indirectement de la coercition
structurelle exercée par le régime sultanien. Grace a son enracinement
régional et communautaire, sa survie ne dépend pas de la pérennité du
régime en place, contrairement a la grande bourgeoisie, qui lui doit tout et



qui disparaitrait s’il était renversé. Etablir toutes ces distinctions entre les
deux bourgeoisies était nécessaire pour comprendre la structure de la classe
dominante, mais il va sans dire qu’elles entretiennent des relations
autrement complexes.

On peut, certes, se demander ici si I’usage de la notion de “bourgeoisie”
est justifié dans un régime sultanien fondé sur 1’allégeance personnelle. Ne
s’agit-il pas plutot d’une féodalité, d’une aristocratie sultanienne, dans la
mesure ou elle doit principalement sa richesse et ses privileges a la
coercition politique directe, structurelle et conjoncturelle, et non a
I’exploitation économique ? En fait, la composante centrale de la classe
dominante est totalement intégrée dans le systeme capitaliste mondial, et
elle est essentiellement active dans le secteur des services (banques,
télécommunications, courtage, immobilier...). Quelle que soit la coercition
politique exercée sur les Syriens, ils ne sont pas, comme les serfs, attachés a
leur lieu de travail. Les nouveaux notables, eux, catégorie inférieure de la
classe dominante, disposent bien, quand ils ont un statut officiel (hauts
fonctionnaires, officiers ou dignitaires du parti), de ce qui ressemble a des
fiefs, mais ces fiefs ne leur sont pas acquis sur le long terme. Quant aux
commercants, religieux, ou chefs de tribus, ils n’ont pratiquement jamais
recours a la coercition dans leurs relations avec les autres. Ajoutons qu’il ne
s’agit pas pour 1’essentiel d’une classe jouissant d’une stabilité héréditaire
(ce qui explique d’ailleurs sa voracité), et cela bien qu’on ait assisté sous
Bachar a une évolution dans ce sens.

Il n’en reste pas moins que cette nouvelle bourgeoisie se distingue de la
bourgeoisie classique par des traits aussi originaux que ceux du régime
politique sultanien. Il constitue avec elle ce qu’on peut nommer la “société
des Syriens blancs”, bien plus “civilisée” que la majorité “noire”, qualifiée
de sous-développée, fanatique et obscurantiste. Ce qui 1’autorise a la
mépriser, a la réprimer, a la torturer et, au besoin, a la massacrer.

Cette société “blanche” n’est pas une communauté confessionnelle
précise, ni un rassemblement des “minorités” — celles qui jouissent de la
tendresse du monde occidental, toutes tendances confondues. En font partie
les sunnites “civilisés” et “éclairés” qui font allégeance au sultan et en sont



exclus tous les opposants épris de justice, d’égalité et de dignité humaine,
abstraction faite de leurs origines religieuses.

LA STRUCTURE SULTANIENNE : DUELLE OU TERNAIRE

Faut-il pour autant penser la société syrienne comme partagée entre la
nouvelle bourgeoisie, interne et externe, presque exclusivement citadine, et
de I’autre coté des classes populaires pauvres et marginalisées, dans les
banlieues et a la campagne ? Si 1’on examine la carte de Mezzé et
Kafarsoussé, par exemple, dans la banlieue de Damas, on constate plutot
une division ternaire : un ensemble de batiments solidement barricadés,
réservés aux appareils sécuritaires, puis des tours et des malls opulents et
ostentatoires, enfin, loin derriere, une zone populaire quasiment invisible de
I’extérieur. Le premier ensemble se caractérise par un enracinement
confessionnel, quoique non exclusivement. Il a pour fonction de protéger le
régime, qui protege la bourgeoisie, et de controler la “plebe”, mais aussi
d’espionner la société tout entiere, y compris la bourgeoisie. Ses chefs en
font partie, mais non la masse des agents de sécurité, et il leur arrive
d’exprimer leur irritation envers la bourgeoisie, les deux ailes confondues.
D’une fidélité absolue envers le régime, ces “gardiens de 1’ordre” ont
toujours été une arme redoutable contre toute la population. Jamais les
hauts gradés de 1’armée ou la police n’ont exprimé la moindre réticence a
réprimer férocement cette derniere ou méme montré qu’ils appartenaient au
méme peuple qu’elle, et le nombre de ceux parmi eux qui ont déserté apres
la révolution est insignifiant.

Le fonctionnement de cette troisieme composante est significatif du
décalage entre le lien communautaire et le statut de classe, c’est-a-dire de
’efficacité propre du confessionnalisme dans le systéme sultanien. Il lui
revient de régler les rouages en agissant sur les membres subalternes de
I’appareil, non forcément par des privileges directs, mais par la médiation
du clientélisme confessionnel, la plupart étant alaouites. Leur “capital



social” leur offre la possibilité de s’enrichir sur le dos des classes
populaires, chacun selon son rang.

LE CENTRE SULTANIEN

Hafez al-Assad a été a lui seul ce centre, 1égué a sa famille apres sa mort. Si
les “gardiens” sont les yeux, les oreilles et les muscles du régime, si le
clientélisme est en quelque sorte son appareil digestif, Hafez en était le
cerveau, c’est-a-dire celui qui I’orientait et qui était en mesure, parce qu’il
réglait les mouvements du corps, de décider de ses rapports avec autrui.

Son statut de pére fondateur et de chef d’Etat ne se sépare pas de celui de
pere, époux, fréere ou oncle. Il était a la fois public et privé, abstrait et
concret, ayant une valeur d’usage et une valeur d’échange, et, comme la
marchandise chez Marx, il était plein “de subtilités métaphysiques et
d’arguties théologiques™ !

Le mot “sultan” convient le mieux pour désigner Hafez al-Assad car il
signifie en arabe aussi bien le pouvoir que celui qui le détient. La gloire de
Hafez comme président et comme fondateur d’une dynastie est rétroactive :
dans la zone réservée aux “gardiens”, dite al-‘Arin (le repaire du lion), entre
Qudsayya et Dummar, on peut voir un grand panneau le représentant en
train de baiser la main de sa mere, dont le visage est entouré d’une auréole
lumineuse.

Sultan de sang sultanien, il est incomparablement supérieur a tous ceux
qui I’entourent, et le glorifier est une fonction fondamentale de son Ftat en
tant que principe de cohésion du régime. L’“assadisme” est Etat et religion,
et sa religion est son Etat. Il ne s’agit pas seulement d’un “culte de la
personnalité”, Hafez est sanctifié par ses partisans, surtout ceux qui
appartiennent a sa communauté. Il est glorifié en tant que président génial,
et sanctifié car béni de Dieu. On visite son mausolée a Qardaha comme la
tombe d’un saint. Il existe d’ailleurs des panneaux en carton reproduisant
’arbre généalogique des saints alaouites, Hafez étant le dernier en date.



C’est par ce culte, diffusé par les moyens de communication avec une
insistance et des exagérations ridicules, que Hafez a été placé au-dessus du
politique et du social. Sanctifier Assad, c’était sanctifier son régime, source
de pouvoir, de fortune et de gloire, et abolir les notions de citoyenneté et
d’Ftat national.

A la mort de Hafez, le statut de pére n’est pas passé a son héritier direct,
Bachar, mais a toute la famille Assad. Non que Bachar fiit seulement moins
puissant ou moins doué que son pere, mais aussi parce qu’il n’était qu’un
héritier, un fils parmi d’autres. Il ne pouvait étre fondateur de dynastie, ni
déroger au principe dynastique. Le sultanat ne lui appartient pas, c’est le
bien de son clan. Et ce clan lui fait allégeance pour garantir sa cohésion,
non par attachement a sa personne. Bachar n’a pas une valeur d’usage mais
uniquement une valeur d’échange. Il n’est pas impossible qu’il soit un jour
remplacé par un autre.

LES IDEOLOGIES SULTANIENNES

De tout ce qui précede, il ressort clairement que le communautarisme est
affaire de privileges politiques et sociaux, et non d’identité, de culture ou de
foi religieuse. On ne peut y remédier par des rencontres entre dignitaires des
différentes confessions se concluant par des appels a la tolérance ni par une
“laicité” autoritaire insensible a la situation des classes populaires les plus
démunies, et leur en faisant porter la responsabilité.

Nier le communautarisme, comme le font certains idéologues au nom du
patriotisme ou des valeurs de gauche, est aussi aberrant qu’attribuer un
caractere progressiste ou réactionnaire a telle ou telle communauté. Quand
elles sont atteintes par le communautarisme, toutes les communautés sont
réactionnaires. Mais le pire est le systeme politique ou les communautés se
constituent en unités ou alliances politiques.

Si une laicité démocratique a tant tardé a éclore en Syrie, c’est bien parce
qu’elle a été bloquée par les discours prétendument anti-impérialistes ou
modernistes, et surtout par ceux des gardiens du tabou communautaire.



Avant la révolution, on était accusé de communautarisme quand on le
dénoncait. Le tabou était bien gardé par les intellectuels organiques du
régime sultanien, auxquels se sont joints, sous Bachar, les idéologues du
“premier monde”, celui des Syriens blancs qui décrivent le systeme
sultanien comme un “despotisme éclairé” en lutte contre 1’éventuel
“despotisme du nombre”s!,

Il est amusant de lire sous la plume de Kamal Dib®, Canadien d’origine
libanaise, que le remede au communautarisme serait de partager le pouvoir
a égalité entre les “minoritaires” qui constituent 25 % de la population, et la
majorité musulmane sunnite, c’est-a-dire qu’un minoritaire compte pour
trois sunnites. Le méme se dit laique et opposé au systeme de démocratie
consensuelle a la libanaise. Dans les 330 pages de son livre, les mots
“islam” ou “musulman” ont toujours une connotation négative, renvoyant
au terrorisme ou a l’oppression des “minorités”, des femmes et des
intellectuels.

Cette singuliere “laicité” ne consiste pas a promouvoir 1’égalité juridique
entre tous les citoyens, méme assortie d’une dose de discrimination positive
au profit des “minoritaires”, mais carrément la répression de la majorité
confessionnelle. En raison de la longue répression de I’opposition
démocratique et laique, ce genre de “laicité” ne pouvait qu’engendrer une
opposition communautariste au communautarisme. Celle-ci s’adresse a un
public appauvri et marginalisé, notamment a la campagne, et voudrait
imposer une hégémonie de la majorité confessionnelle. La rétivité de cette
majorité a se couler dans une communauté politique ne doit pas occulter
I’agressivité confessionnelle de bien des sunnites, au-dela des groupes
islamistes.

Ainsi les Syriens se trouvent-il confrontés a trois redoutables ennemis :
’Etat sultanien, se justifiant a ses débuts par la victimisation alaouite, puis
par une prétendue supériorité moderniste ; le djihadisme sunnite
mondialisé, qui a prospéré au détriment d’une révolution en partie nourrie
d’une victimisation sunnite ; enfin 1’alliance israélo-américaine, qui a joué
un role clandestin décisif dans la pérennité du régime. La violence inouie et
I’impunité de ce régime élargissent considérablement la marge de
manceuvre d’Israél face aux Palestiniens.



[’AVENIR DU SULTANAT

Depuis le début du soulevement populaire, en mars 2011, le régime s’est
employé a semer la discorde communautaire. La conseillere du président,
Buthayna Cha’ban, s’est illustrée par des déclarations a tonalité
confessionnelle, prétendant dix jours apres les premieres manifestations
qu’un émirat salafiste s’était constitué en Syrie. C’est elle qui, plus tard, ne
trouva pas mieux pour laver le régime que de déclarer a la presse que les
enfants massacrés dans la Ghouta de Damas étaient des alaouites enlevés
par les salafistes, ou de s’écrier, quand le scandale de I’extermination de
11 000 prisonniers entre mars 2011 et aofit 2013 a été divulgué par un
photographe de la police militaire : “L’Europe n’est-elle pas chrétienne ?
Pourquoi ne parlez-vous pas des bonnes sceurs kidnappées par des
terroristes a Maaloula ?”

Bachar lui-méme, dans son discours du 30 mars 2011, qualifia le
soulevement de “discorde confessionnelle”, et ses services de propagande
se chargerent de propager ce theme, attribuant par exemple aux
manifestants a Lattaquié ce slogan inventé de toutes pieces : “Le cercueil
pour les alaouites, Beyrouth pour les chrétiens.” Slogan destiné a sceller
une alliance entre “minoritaires” contre une prétendue menace sunnite.

Et, comme toutes les dynasties, anciennes et modernes, le régime a été
secouru par une puissance étrangere, 1’Iran, qui a mobilisé pour le défendre
les milices chiites libanaises, irakiennes, afghanes et autres, accentuant le
caractere confessionnel du conflit. En fait, des le milieu de 2012 (en juillet,
la “cellule de crise” fut liquidée, peut-étre par les faucons du régime et leur
protecteur iranien), c’est I’Iran qui a pris le commandement des opérations
militaires. On a alors assisté, au moment ou des manifestations se
déroulaient dans pres de sept cents localités, a un durcissement dans la
répression : bombardements par 1’aviation militaire en juillet, attaques en
aofit contre les files devant les boulangeries a Alep, usage de missiles Scud
et de I’arme chimique avant la fin de I’année, institutionnalisation des



chabbiha dans le cadre de I’armée de défense nationale dont beaucoup de
membres ont été entrainés en Iran. Tout cela s’ajoutait aux massacres
confessionnels perpétrés précédemment, a Houlé, Qubayr, Karm al-
Zaytoun, Banyas, etc., ainsi qu’a cette infamie dite “souk des sunnites” ou
les chabbiha vendaient les objets volés dans les maisons ravagées de leurs
victimes.

On sait aussi que le régime, quelques mois seulement apres le
déclenchement du soulevement, avait libéré des djihadistes dont il
connaissait bien le programme pour les avoir déja utilisés et manipulés en
Irak et au Liban®. Ils lui rendront des services allant au-dela de ses
espérances en rivalisant avec lui dans la confessionnalisation du conflit et
en combattant sans relache 1’opposition démocratique et laique.

EN FINIR AVEC LE COMMUNAUTARISME

Pour en finir avec le communautarisme, il faut en premier lieu libérer I’Ftat
de I’emprise familiale et confessionnelle de la famille Assad. Des le début
du soulévement, les manifestants de Deraa ont crié : “La Syrie est a nous,
elle n’est pas aux Assad !” L’Etat n’est la propriété privée de personne.

La Syrie a besoin d’une Administration au service des citoyens, sans
“pistons” ni pots-de-vin, d’un régime de protection sociale, surtout en
faveur des plus pauvres, sans I’intercession des nouveaux notables, d’un
régime politique assurant la participation de tous a la vie politique et
autorisant la liberté d’expression, de rassemblement et de protestation
pacifique.

Cela implique le rejet a la fois du sultanat et de toute tentative de le
remplacer par un régime identitaire fondé sur des bases religieuses.
L’expérience des quatre dernieres années montre clairement que la
résistance au sultanat se trahit elle-méme et se discrédite quand elle ne
I’exprime pas en toute clarté.

Le vieux probleme de I’hégémonie sunnite en matiere d’enseignement,
de statut personnel et de célébrations rituelles devrait enfin étre résolu. Les



formations salafistes sunnites ne promettent qu’un nouveau systéme
sultanien, éliminant d’abord ou réduisant en esclavage les non-sunnites,
ensuite les sunnites non salafistes, enfin les salafistes d’autres obédiences
que la leur. Le salafisme contemporain est un phénomene morbide qui
engendre la destruction et I’autodestruction des sociétés, des groupes et des
individus. L’ascension de ces formations, notamment de Daech, n’a été
possible qu’en raison de 1’absence de forces révolutionnaires capables de
leur disputer la base sociale qu’ils ont réussi a mobiliser.

Le premier principe pour dépasser le “sultanisme” est 1’égalité entre
toutes les croyances religieuses, et le premier principe constitutionnel de la
nouvelle république syrienne devrait formuler cette idée que les Syriens ne
se divisent pas en une majorité et une minorité, et non, comme le voudrait
Kamal Dib, s’attacher a la “protection des minorités” ou au “partage
confessionnel”. La montée du salafisme djihadiste rend ce combat pour
1’égalité plus crucial que jamais, d’autant plus qu’il permettrait de réformer
d’anciennes incohérences de 1’entité syrienne. L’“assadisme” et le
djihadisme sont les deux noms de 1’actuel désastre, et nul espoir de se
débarrasser de 1’un sans avoir défait I’autre.

Il me parait indispensable aussi de débattre sérieusement de la question
de la décentralisation. On a tendance a penser d’emblée qu’un Etat
fortement centralisé est le meilleur antidote au communautarisme, mais il
n’en est rien. Le centralisme excessif renforce 1’Etat au détriment de la
société et engendre un patriotisme fallacieux qui s’oppose a la libre
expression des communautés de base bien plus qu’au communautarisme et
a la discrimination au sommet de 1’Etat. Et il n’est qu’un pas, dans certaines
conditions, pour que celui-ci incrimine toute dénonciation du
communautarisme !

De toute facon, I’homogénéisation n’est jamais libératrice et progressiste
mais forcément répressive et autoritaire, n’en déplaise aux nationalistes
modernisateurs adorateurs de I’Etat, comme Aziz al-Azmeh. L’Etat
sultanien moderne n’est finalement qu’une reproduction de I’ancien,
matinée de centralisme administratif et d’homogénéisation sociale et
culturelle (et non par 1’égalité juridique, la justice sociale et les libertés
publiques).



Ce dont nous avons besoin en Syrie, c’est d’'une combinaison entre
égalité juridique, justice sociale, républicanisme et démocratie locale. Cela
répond aux justes revendications des Kurdes, favorise une croissance
économique dynamique et équilibrée, empéche 1’apparition d’un
communautarisme d’Ftat et I’investissement politique, culturel et matériel
dans un pouvoir central despotique dont I’histoire pendant cinquante ans
n’était que destruction de la société et des ressources naturelles, massacres
et répression.

I1 faut en méme temps reconnaitre la pluralité religieuse, confessionnelle
et ethnique de la société syrienne et encourager ses expressions publiques.
Le communautarisme est le produit de la discrimination pratiquée au
sommet de ’Etat et non de I’expression par chaque communauté de sa
personnalité propre. Et dans ce cadre, s’il est inévitable d’abolir le statut des
alaouites comme “communauté publique”, il est non moins inévitable de
leur garantir des droits égaux, en tant que groupe et en tant qu’individus, a
ceux des autres Syriens. Nous devons penser la sortie du systeme
communautariste sultanien comme une libération des alaouites. Le sultanat
assadien, on ne se lasse pas de le dire, n’est pas un Etat des alaouites, méme
s’il s’est hissé sur leurs épaules — et s’est nourri de leur sang aussi — pour
dominer tous les Syriens.

S’ils parviennent un jour a abattre le sultanat, c’est-a-dire a en finir avec
le clan des Assad et avec la bourgeoisie centrale, les Syriens devront enfin
apprendre les vertus de I’oubli et de la tolérance : 1’oubli de nombreux
épisodes de leur histoire contemporaine, et la tolérance des uns vis-a-vis des
autres. Le rejet de la notion de tolérance par les intellectuels organiques de
la société syrienne “blanche”, comme Adonis, est trompeuse car elle
innocente le régime tyrannique de 1’acte de discrimination et attribue tous
les maux a la société.

Comprendre les mécanismes du communautarisme exige 1’élaboration
d’outils conceptuels, ce que j’ai essayé de faire dans cet article. Ceux de
communauté publique et d’Etat privé, d’Etat apparent et d’Etat occulte, du
couple quadrillage sécuritaire/clientélisme, de bourgeoisie centrale et de
bourgeoisie de notables, me semblent utiles mais doivent étre affinés et
développés pour lancer un débat public sur cette question fondamentale.



Il est grand temps de déjouer les pieges du communautarisme sous toutes
ses formes, anciennes ou modernes. Les mots de “modernité”, “laicité” ou
“civilisation”, pour les uns, de “religion”, “histoire”, ou “authenticité”, pour
les autres, ne sont qu’un voile derriere lequel se cache un nouveau sultanat,
avec ses privileges et ses discriminations.



NOTES

INTRODUCTION

1 Voir “Les Chabbfha et leur état”

2 “Al-Thawra wa al-sildh” (La révolution et les armes), mai 2012, http://aljumhuriya.net/119.

3 Publié dans I’ouvrage collectif Al-Khalds aw al-khardb, Siiriya ‘alG muftaraq al-turuqg (Le Salut ou
le Désastre, la Syrie a la croisée des chemins), Le Caire, Cairo Center for Human Rights Studies,
2014.

4 “Le sultan moderne : les sources sociales et politiques du communautarisme en Syrie”, publié en
arabe au printemps 2015 sur le site al-Jumhuriya.

LA REVOLUTION DES GENS ORDINAIRES : QUESTIONS
MORALES, CULTURELLES ET POLITIQUES

5 Des passages de ce texte, traduits par Nayla Mansour, ont été publiés dans Mediapart
le 7 janvier 2012.

LLES CHABBIHA ET LEUR ETAT

6 Ce surnom avait été donné par le régime aux jeunes de la révolution pour discréditer leur cause. Et
C’est par pure ironie qu’ils se le sont approprié.

7 Mamdouh ‘Udwan : Haywanat al-insdn (I’ Animalisation de I’humain), Damas, Dar Mamdouh
‘Udwan, 2007, p. 134.

8 Voir le dossier sur les chabbiha par Khawla Ghazi et 1’ouvrage de Mamdouh ‘Udwan :
http://all4syria.info/web/archives/21043

9 ‘Udwan, op. cit., p. 34. 1l décrit I’“oncle” comme étant 1’“ombrelle des chabbiha”, il est “au-dessus
des lois car il descend ou est proche de 1’un des responsables”, p. 38.


http://aljumhuriya.net/119
http://all4syria.info/web/archives/21043

10 En 1993, un conflit a éclaté a Lattaquié entre les chabbtha de Fawwaz al-Assad (fils de Jamil al-
Assad) et ceux de la famille Dib (dont le chef est Rabah Dib, apparenté aux Assad) qui s’est soldé par
I’arrestation de Rabah Dib. Les chabbiha de ce dernier ont attaqué la prison de Lattaquié et libéré
leur leader, tuant quelques policiers au passage. Il faut noter qu’en raison du peu de sources écrites
sur le sujet, je me base essentiellement sur les informations les plus courantes, transmises et
recoupées par des témoignages d’amis.
11 Le jeune Safwan al-Assar a été tué en 1994 car il s’était interposé entre un chabbih et une jeune
fille que ce dernier humiliait dans un bus de transport public.
12 Comparer avec “Les milices chabbiha, des forces spéciales au-dessus des lois”, Al-Sharq al-
awsat, http://aawsat.com/details.asp?section= 4 & issueno =11823 & article= 616865 & feature= (en
arabe).
13 Article de Rosa Yassin Hassan : “A propos des chabbiha et leurs maitres : la mémoire aux
couleurs de la peur”, www.aleftoday.info/content/ (en arabe). L’écrivaine déclare avoir fait allusion a
Abi Ramah avant la révolution, sans oser mentionner son nom.
14 Mamdouh ‘Udwan, le seul écrivain syrien a avoir évoqué les chabbiha et le tachbih avant la
révolution, cite : “le tachbih est un mot plein de sens. C’est un mélange de calomnie et d’arbitraire, et
C’est tout ce qui se pose ouvertement au-dessus des lois”. Op. cit., p. 135.
15 Durant 1’été 1997, alors que j’étais dans un camp estudiantin d’entralnement militaire, un étudiant
baathiste a accusé un lieutenant qui nous entrainait de sectarisme parce qu’il avait fait une
plaisanterie sur les Homsiotes ! L’étudiant saisit le lieutenant brutalement a la gorge et lui hurla au
visage : “Je fais partie de la direction de la sureté nationale !” Le confessionnalisme est le tabou le
plus puissant de la politique assadienne en Syrie. Sans étre a 1’origine d’un handicap intellectuel et
politique, il constitue toutefois le masque qui dissimule les pratiques sectaires du régime et sa
manipulation de la société syrienne.
16 Voir vidéo : www.youtube.com/watch?v=kVZk VMWlJsg
17 Voir vidéo : www.youtube.com/watch?v=1k8EUrC4KV4
18 Voir vidéo : www.youtube.com/watch?v=a0Ctla7Rs0Y
19 1l y a toutefois une différence entre le contrebandier et le chabbih. Le contrebandier est “un
homme de I’obscurité, courageux, audacieux qui prend le risque de défier I’Etat”. Tandis que les
chabbiha “utilisent les véhicules de I’Etat pour trafiquer en plein jour et circuler au vu et au su de
tous dans les quartiers les plus fréquentés”. ‘Udwan, op. cit., p. 136. Cette différence renvoie donc a
I’immunité des chabbiha octroyée par le régime.
20 Voir ici [Darticle de Dima Wannous décrivant le phénomene des chabbiha
www.almodon. com/Culture/Art1cles/9237 (en arabe) et ici des images de modeles types de
chabbiha https://www.google.com.tr/search?
%D8%B5%D9%88%D8%B1+%D8%B4%D8%A8%D9%8A%D8%AD&b1w 2327&bih=1312&
source=Inms&sa=X&ved=0ahUKEwipp8alzZOvLAhXB7xQKHb7WCjQQ AUIBigA&dpr=1
21 Sous sa direction, ils ont attaqué et cambriolé en plein jour la société de change Al-Haram a
Damas en 2005. Ils réprimandaient aussi les prisonniers politiques a ‘Adra en 2006.
22 Ahmad Beydoun a établi dans un de ses textes un lien entre le confessionnalisme et le clientélisme
dans le systéme libanais. Voir par exemple Mughdmardt al-mughdyara (Les Aventures de la
dissemblance), Beyrouth, Dar an-Nahar, 2005, p. 20.
23 Le phénomeéne des chabbiha est né au sein de ce que I’on appelle les “Forces de défense
nationale”, fondées vers la fin 2012. Le cousin germain de Bachar, Hilal al-Assad, tué a Lattaquié
le 24 mars 2014, en était le chef. Concernant son assassinat et son fils Sulayman, voir
http://www.alarabiya.net/ar/arab-and-
world/syria/2014/03/24/%D9%87%D9%84%D8%A7%D9%84-
%D8%A7%D9%84%D8%A3%D8%B3%D8%AE-



http://aawsat.com/details.asp?section=4&issueno=11823&article=616865&feature=
http://www.aleftoday.info/content/
http://www.youtube.com/watch?v=kVZk_VMWJsg
http://www.youtube.com/watch?v=lk8EUrC4KV4
http://www.youtube.com/watch?v=a0Ctla7Rs0Y
http://www.almodon.com/Culture/Articles/9237
https://www.google.com.tr/search?q=%D8%B5%D9%88%D8%B1+%D8%B4%D8%A8%D9%8A%D8%AD&biw=2327&bih=1312&source=lnms&sa=X&ved=0ahUKEwipp8alz9vLAhXB7xQKHb7WCjQQ_AUIBigA&dpr=1
http://www.alarabiya.net/ar/arab-and-world/syria/2014/03/24/%D9%87%D9%84%D8%A7%D9%84-%D8%A7%D9%84%D8%A3%D8%B3%D8%AF-%D8%A7%D9%84%D8%A7%D8%A8%D9%86-%D8%B3%D8%B1-%D8%A3%D8%A8%D9%8A%D9%87-%D9%88%D9%85%D9%86-%D8%B5%D9%88%D8%B1-%D8%A7%D8%A8%D9%86%D9%87-%D8%A7%D9%84%D9%85%D8%B1%D8%B9%D8%A8%D8%A9-%D8%AA%D8%B9%D8%B1%D9%81%D9%87

%D8%A7%D9%84%D8%A7%D8%A8%D9%86-%D8%B3%D8%B1-
2%D8%A3%D8%A8%D9%8A%D9%87-%D9%88%D9%85%D9%86-
%D8%B5%D9%88%D8%B1-%D8%A7%D8%A8%D9%86%D9%87-
%D8%A7%D9%84%D9%85%D8%B1%D8%B9%D8%A8%D8%A9-

%D8%A A%D8%B9%D8%B1%D9%81%D9%87 (en arabe).

24 Selon les derniéres informations obtenues par le journal britannique The Telegraph, les fondateurs

des chabbiha seraient Maher al-Assad, frére de Bachar et commandant de la 4¢ division de son
armée, et Rami Makhlouf, le cousin germain et gestionnaire de la fortune familiale. Voir
www.telegraph.co.uk/news/worldnews/middleeast/syria/10716289/How-Bashar-al-Assad-created-
the-feared-chabbiha-militia-an-insider-speaks.html (en anglais).

25 Voir le site All4syria : http:/all4syria.info/web/archives/19669 (en arabe).

26 11 ne fait aucun doute que la militarisation de la révolution changera la donne, soit par le retrait des
chabbiha, soit, au contraire, par leur armement. Je rappelle que le texte a été écrit durant
I’automne 2011, tandis que vers la fin 2012 se constituait le phénomene des chabbiha au sein de ce
que I’on appelle les “Forces de défense nationale”.

27 Parmi les financeurs des chabbiha a Lattaquié se trouve I’homme d’affaires Nizar Assad. II figure
d’ailleurs dans une liste de sanctions établie par 1’Union européenne en aofit 2011. Est également
inscrit sur la liste I’homme d’affaires Muhammad (ou Ayman) Jaber, en tant qu’assistant du général
Maher al-Assad dans le dossier des chabbiha. Voir www.levantnews.com/index.php?
option=com_content&view=article&id=8832:2011-08-24-15-25-04&catid=81:syria-politics-
headlines&Itemid=>55 (en arabe).

28 Voir le site All4syria : http://all4syria.info/web/archives/19669 (en arabe).

29 P. 15 du rapport publié ici : www.lccsyria.org/wp-content/uploads/2011/11/11.pdf (en arabe).

30 Ibid., p. 17. 1l est a noter que la violation des propriétés des citoyens a des précédents dans
I’histoire du pays, en particulier a Hama en février 1982.

31 Informations du 25 aofit 2011 provenant de la page Facebook d’Ismail al-Hamod, un respectable
médecin originaire de la montagne de la Zawiya a Idlib : www.facebook.com/Ismaeel.alhamed?
ref=ts. Les montants des rancons varient de 25 000 a un million de livres syriennes. Il semblerait
qu’il existe toute une industrie de courtage en la matiére. Ceux qui ne payent pas demeurent en état
d’arrestation jusqu’a nouvel ordre. Le docteur Ismail a été enlevé par ’organisation criminelle Daech
le 2 novembre 2013, en pleine rue dans la ville de Raqqa ot il exercait et vivait avec sa famille. A ce
jour, nous n’avons aucune information a son sujet.

32 Dans le contexte de la premiére guerre menée par le régime contre la société syrienne en 1980 et
durant la période qui a suivi, les éléments des Brigades de la défense, sous le commandement de
Rifaat al-Assad, ainsi que les unités spéciales commandées par Ali Haidar et la quatriéme division
dirigée par Chafiq Fayyad, posaient leurs armes sur leurs bancs lorsqu’ils passaient des épreuves
(brevet et baccalauréat). Ils trichaient ouvertement sans que personne n’ose s’y opposer. Par la suite,
des points supplémentaires étaient octroyés aux brigades étudiantes armées impliquées dans la
répression afin de permettre a leurs membres d’accéder aux facultés de leur choix malgré leur faible
niveau. Parmi eux, nombre sont aujourd’hui professeurs dans les universités syriennes. Le
caricaturiste Ali Ferzat a d’ailleurs été passé a tabac par les Brigades de la défense pour avoir dessiné
un étudiant atterrissant en parachute a la faculté de médecine.

33 D’apres les chiffres des comités locaux de coordination, qui sont un cadre sérieux d’organisation
des protestations et de couverture médiatique ainsi que du recensement des victimes. Leurs chiffres
sont beaucoup plus fiables et précis que ceux des Nations unies ou d’autres organisations
internationales de défense des droits de I’homme. Cinq ans aprés le déclenchement de la révolution,
le nombre de victimes dépasse les 250 000.



http://www.alarabiya.net/ar/arab-and-world/syria/2014/03/24/%D9%87%D9%84%D8%A7%D9%84-%D8%A7%D9%84%D8%A3%D8%B3%D8%AF-%D8%A7%D9%84%D8%A7%D8%A8%D9%86-%D8%B3%D8%B1-%D8%A3%D8%A8%D9%8A%D9%87-%D9%88%D9%85%D9%86-%D8%B5%D9%88%D8%B1-%D8%A7%D8%A8%D9%86%D9%87-%D8%A7%D9%84%D9%85%D8%B1%D8%B9%D8%A8%D8%A9-%D8%AA%D8%B9%D8%B1%D9%81%D9%87
http://www.telegraph.co.uk/news/worldnews/middleeast/syria/10716289/How-Bashar-al-Assad-created-the-feared-chabb%C3%AEha-militia-an-insider-speaks.html
http://all4syria.info/web/archives/19669
http://www.levantnews.com/index.php?option=com_content&view=article&id=8832:2011-08-24-15-25-04&catid=81:syria-politics-headlines&Itemid=55
http://all4syria.info/web/archives/19669
http://www.lccsyria.org/wp-content/uploads/2011/11/11.pdf
http://www.facebook.com/Ismaeel.alhamed?ref=ts

34 Telle était la réalité lorsque j’ai écrit ce texte a 1’automne 2011. Par la suite, de nombreux
opposants ont été arrétés dont nous sommes sans nouvelles. Ainsi de ‘Abdel ‘Aziz al-Khayyerr, Jihad
Assad et Faiq al-Mir. Certains pensent qu’ils ont été éliminés. Il reste que, d’une facon générale, le
pourcentage des détenus de I’opposition traditionnelle est minime par rapport a 1’ensemble des
prisonniers de la révolution.

35 Selon certaines informations, le régime bénéficierait actuellement du soutien des hommes de main
du peére, Ali Douba et ses acolytes, mais il est difficile de s’en assurer.

LES RACINES SOCIALES ET CULTURELLES DU FASCISME
SYRIEN

36 Hamza al-Khatib, un enfant de treize ans de Deraa, au sud de la Syrie. Il a participé aux
manifestations des premiéres journées de la révolution et a été arrété par les services de
renseignement de 1’air, connus pour leur férocité. Son corps a été rendu a ses parents criblé de balles,
la nuque brisée et le sexe coupé.

37 Voir la charte du parti Baath : www.al-sham.net/1yabbse2/index.php?topic=23528.0 (en arabe).

38 Idem.

39 Idem.

40 Voir des photos montrant 1’adulation de la botte militaire : https://www.facebook.com/photo.php?
fbid=630937930258713&s et=a.232822020109046.57330.100001437495903&type=1&theater

41 Voir l’article de Saado Rafeh, “Les druzes dans la révolution syrienne, entre peur et réle
historique” (en arabe), qui décrit les manipulations des services de renseignement et leur discours
suscitant les craintes confessionnelles chez les druzes : www.jawlan.org/openions/print.asp?
catigory=2&source=8&link=2545. Voir aussi le livre d’Aram Karabet, Treize ans dans les prisons
syriennes, Arles, Actes Sud, 2013, dans lequel cet ancien prisonnier politique, issu d’une famille
arménienne syrienne et membre dans les années 1980 d’une organisation communiste, raconte
comment I’officier qui I’interrogeait lui disait que le régime les protégeait (en tant qu’Arméniens
chrétiens) des extrémistes musulmans.

42 C’était durant la confrontation entre le régime et les Fréres musulmans.

43 Selon un rapport de 1’organisation Human Rights Watch publié le 15 décembre 2011 qui peut étre
consulté a cette adresse : www.hrw.org/ar/reports/2011/12/15-0 (en arabe ; texte disponible en
anglais).

44 Voir le livre de Baraa Sarraj (en arabe), De Palmyre a Harvard. 1.’auteur a passé douze ans dans la
prison de Palmyre avant de partir aux Etats-Unis poursuivre ses études. Le livre est disponible en
pdf : https://docs.google.com/file/d/0B-
IDOxVG1hd6MTBjZDEXNDEtYzI5ZS00YjM3LWFmMmEtOTZkNTcxYjc3YjQ3/edit?

hl=en US&pli=1. Voir aussi le roman de Moustafa Khalifé, La Coquille, Actes Sud/Babel, 2012.

45 Voir Iarticle “Les chabbiha et leur Etat”, p. 49.

46 Voir le chapitre 4 (“Economie politique”) de mon livre Marcher sur un seul pied (en arabe),
Beyrouth, Dar al-Adab, 2012.

47  Voir Dinterview de Rami  Makhlouf dans le  New York  Times



http://www.al-sham.net/1yabbse2/index.php?topic=23528
https://www.facebook.com/photo.php?fbid=630937930258713
http://www.jawlan.org/openions/print.asp?catigory=2&source=8&link=2545
http://www.hrw.org/ar/reports/2011/12/15-0
https://docs.google.com/file/d/0B-lD0xVG1hd6MTBjZDExNDEtYzI5ZS00YjM3LWFmMmEtOTZkNTcxYjc3YjQ3/edit?hl=en_US&pli=1
http://www.nytimes.com/2011/05/11/world/middleeast/11makhlouf.html?_r=3&pagewanted=1&hp

48 Les souks proches de 1’ancienne bourgeoisie se sont mis en gréve le 28 mai 2012 pour protester
contre le massacre de Houlé, tandis que les marchés “modernes” de la nouvelle bourgeoisie étaient
réticents.

49 Tlass, Chalich, Akhras, Makhlouf, Sulayman, par exemple. Les Khaddam ont fait partie de cette
catégorie jusqu’a la sortie de leur péere (ancien vice-président) du pouvoir. Voir une liste de familles
sur cette page (en arabe) : http://www.free-syria.com/loadarticle.php?articleid=41189

50 A condition bien entendu d’obtenir 1’accord des autorités sécuritaires (c’est-a-dire les services de
renseignement).

51 Amjad Jadallah, “Que faites-vous pour contréler la croissance démographique ?” (en arabe),
www.syriamore.com/fullnews.php?news id=10840

52 Nabil Fayyad, “La défense de la vérité des services de renseignement syriens et le silence suspect
des intellectuels” (en arabe), www.syriamore.com/printNews.php?nid=2400

53 Comme I’a écrit Georges Tarabichi en 1998 et en 2006 dans deux de ses ouvrages publiés (en
arabe) a Beyrouth par Dar al-Tali’a et Dar al-Sagqi.

54 Ainsi que le répetent des invités sur la chaine Al-Dunya, surtout Bassam Abou Abdallah,
professeur a ’université de Damas. Le 12 mai 2012, il a appelé a nettoyer le pays de ces gens et a
licencier les étrangers travaillant en Syrie (faisant allusion aux réfugiés palestiniens). Auparavant, il
avait appelé a couper la langue des porte-parole de 1’opposition.

LA MONTEE DU NIHILISME GUERRIER EN SYRIE

55 Je mets délibérément le mot “islam” entre guillemets parce qu’il prend la une image qui répond
aux besoins sociaux, politiques et psychologiques d’un public musulman qui se sent isolé. L’islam
sous sa forme fondamentaliste fait le jeu des idéologues, car il les érige en détenteurs absolus du
pOuVvoir.

56 Voir I’article de Kamran Bokhari, “Les opportunités du djihad en Syrie” (en anglais) :
www.stratfor.com/weekly/jihadist-opportunities-syria

57 Voir mon livre (en arabe) Les Légendes des derniers, critique de I’islam contemporain, et critique
de sa critique, Beyrouth, Dar al-Saqi, 2011, p. 143-151.

58 Probablement dans le christianisme aussi, et de maniere plus forte avec la doctrine du péché
originel, et dans le bouddhisme qui considéere le monde réel comme une illusion. Le soufisme est une
autre forme de nihilisme, car il incite a se méfier de ce monde et a en désespérer. Néanmoins, et
contrairement au nihilisme guerrier, il se retire du monde alors que le djihadisme cherche a 1’anéantir
aprés en avoir soustrait le sens. En plus, le soufisme est inconcevable sans intermédiaires et
intercesseurs.

59 Les Légendes des derniers, op. cit., p. 122-143.

60 I n’est pas interdit de se représenter un nihilisme arabe athée. Mais apreés au moins deux
générations vivant sous le joug de régimes despotiques “laiques”, 1’islam est devenu une force de
contestation qui a totalement asséché les sources du nihilisme athée. En réalité, il existe bien un
nihilisme arabe antireligieux, et anti-islam en particulier, mais il est extrémement pauvre en
propositions intellectuelles et politiques et incapable de produire de nouvelles valeurs. Il est courant
que les régimes en place prennent ses représentants sous leur aile ou que ces derniers aillent vivre a



http://www.free-syria.com/loadarticle.php?articleid=41189
http://syriamore.com/
http://syriamore.com/
http://www.stratfor.com/weekly/jihadist-opportunities-syria

I’étranger, ou ils entretiennent de bonnes relations avec les courants racistes d’extréme droite. Il se
pourrait toutefois qu’un courant nihiliste athée apparaisse suite aux révolutions arabes qui ont vu les
islamistes occuper de plus grands espaces dans le champ public de leurs pays.

61 Voir par exemple I’ouvrage Gestion de la barbarie de Abu Bakr Naji (Versailles, Editions de
Paris, 2007). La phase la plus critique que va traverser la nation sera lorsqu’on associera aux Fréres
un projet laique.

62 Dans son article (en anglais) “L’islamisme et le soulevement syrien”, Nir Rosen montre bien
qu’une des raisons principales qui a évité a Homs de sombrer dans les massacres confessionnels de
type bosnien est la puissante influence de personnalités religieuses de 1’opposition
http://mideast.foreignpolicy.com/posts/2012/03/08/islamism and the syrian uprising

63 Dans le méme article, Nir Rosen raconte que Abou Sulayman, ancien trafiquant de drogue devenu
salafiste dans la prison de Saydnaya (ce qui rappelle la trajectoire de Abou Musaab al-Zarkaoui en
Irak), avait tenté d’ériger un émirat a Jabal al-Zawiya sans y parvenir, grace a un front constitué
contre lui. Un des leaders combattants de la région en dit : “Lorsque les gens ont entendu dire qu’il
voulait fonder un émirat, tout le jabal [montagne] s’est retourné contre lui”, et d’ajouter : “Nous
sommes tous fréres, d’ici @ Deraa. Nous sommes avant tout des révolutionnaires !”

64 Remarque ajoutée en mars 2014 : L’ Armée libre n’a pas été vaincue, elle s’est peu a peu disloquée
vu le manque de soutien en armement, contrairement aux formations djihadistes qui ont bénéficié de
beaucoup de financements des riches des pays du Golfe et des ressources saisies dans les zones
qu’elles controlent (Raqqga, la banlieue est d’Alep...). Il est encore vrai qu’une force militaire
organisée, avec une orientation politique patriotique, est la plus habilitée a affronter et a vaincre les
formations djihadistes nihilistes. Le régime assadien ne le pourra pas, non seulement parce qu’il a
perdu toute capacité a rassembler mais aussi et surtout parce qu’il est lui-méme une force nihiliste.
65 A propos du concept de 1’arabité absolue, voir mon article “L’identité nationale et les réformes
politiques en Syrie”, 2008. A lire ici en anglais : www.arab-reform.net/political-reform-and-
reconfiguration-national-identity-syria

66 Voir I’ouvrage déja cité Gestion de la barbarie, la barbarie étant une situation souhaitée pour
I’effondrement de 1’Etat et un cadre d’activisme des djihadistes. C’est la phase la plus critique que la
nation devra affronter.

67 Daech n’apparaitra qu’une année apres la publication de ce texte. L’organisation est néanmoins
I’incarnation par excellence de 1’exces de nihilisme et du peu de révolution. Je dirais méme qu’elle
est purement nihiliste et absolument pas révolutionnaire. Elle est une force de mort, fasciste,
radicalement opposée a la révolution et qui rend les plus grands services au régime.

68 Le rapport d’ Amnesty International intitulé “Je voulais mourir” (en anglais) est disponible a cette
adresse https://doc.es.amnesty.org/cgi-bin/ai/BRSCGI/MDE2401612?
CMD= VEROBJ&MLKOB 30437270000

69 Son rapport a été  publié le 22 février a  cette adresse
www.ohchr.org/Documents/HRBodies/HRCouncil/RegularSession/Session19/A-HRC-19-69.pdf

70 Voir sur le sujet Sarah Leah Whitson de Human Rights Watch (en anglais)
www.hrw.org/news/2012/03/20/syria-armed-opposition-groups-committing-abuses. Voir également
sur le sujet mon article (en arabe) : “Une révolution juste ne garantit pas des révolutionnaires justes”,
paru dans Al-Hayat le 8 avril 2012.

71 Pour rappel, le texte a été écrit en mai 2012, a I’époque ou rien ne prouvait que Jabhat al-Nusra
était une véritable organisation et non pas une invention des services de renseignement. Quant a
Daech, il a vu le jour en avril 2013, a la suite d’une scission au sein d’ Al-Nusra.



http://mideast.foreignpolicy.com/posts/2012/03/08/islamism_and_the_syrian_uprising
http://www.arab-reform.net/political-reform-and-reconfiguration-national-identity-syria
https://doc.es.amnesty.org/cgi-bin/ai/BRSCGI/MDE2401612?CMD=VEROBJ&MLKOB=30437270000
http://www.ohchr.org/Documents/HRBodies/HRCouncil/RegularSession/Session19/A-HRC-19-69.pdf
http://www.hrw.org/news/2012/03/20/syria-armed-opposition-groups-committing-abuses

[’IDEE REPUBLICAINE ET LA REVOLUTION SYRIENNE

72 Voir mon article (en arabe) “De la monarchie assadienne a la Troisieme République”,
www.kalamon.org/articles-details-100#axzz3K5DgpWyB

73 Voir mon article (en arabe) “De I’islam a la société : une approche républicaine laique”,
http://aljumhuriya.net/2757

LE SULTAN MODERNE : LES SOURCES SOCIALES ET POLITIQUES
DU COMMUNAUTARISME EN SYRIE

74 C’est ainsi que j’ai pu obtenir le transfert de mon abonnement de Raqqa a Damas en 2001, grace a
I’intercession d’une amie appartenant a un parti communiste dont I’'un des dirigeants était ministre
des Communications !

75 Notre seul camarade chiite fut libéré en 1982, un an et demi seulement aprés son incarcération,
par suite de 1’entretien accordé par le président a son pere, membre d’un parti du Front national
progressiste.

76 N’ayant pas de tels intercesseurs, je n’ai pu obtenir un passeport lors des deux démarches que j’ai
entreprises, en 2004 et en 2007.

77 Cf. mon article “Le groupe résiduel : les sunnites syriens et la politique”, en arabe, publié en
octobre 2012 sur le site http://aljumhuriya.net/237.

78 Dans un entretien avec le journaliste Andrew Shadid, le 10 mai 2011, Rami Makhlouf a déclaré :
“Nous croyons que nous ne pourrons pas garder le pouvoir si nous ne restons pas unis. Chacun de
nous le sait.”

79 Expression de Toni Negri et Michael Hardt dans Empire (Paris, Exils, 2000).

80 D’apres I’analyse lumineuse d’Ahmad Beydoun.

81 Selon des formulations différentes de Georges Tarabichi, Aziz al-Azmeh et Kamal Dib.

82 Dans son livre Azma fi Siiriya (Crise en Syrie), Beyrouth, Dar al-Nahar, 2013.

83 Cela alors qu’il condamnait une jeune blogueuse de dix-huit ans a cing ans de prison.


http://www.kalamon.org/articles-details-100#axzz3K5DgpWyB
http://aljumhuriya.net/2757
http://aljumhuriya.net/237

SOURCES

Introduction : texte inédit.

La révolution des gens ordinaires : questions morales, culturelles et
politiques : Majallat al-dirasat al-filastiniyya, Beyrouth, juin 2011.

Les chabbiha et leur Etat : Kalamon, Beyrouth, hiver 2011.

Les racines sociales et culturelles du fascisme syrien : Kalamon, Beyrouth,
été 2012.

La montée du nihilisme guerrier en Syrie : Ma’liima, Centre culturel
allemand, Beyrouth, été 2012.

“Al-Assad ou personne”, “Al-Assad ou nous briilons le pays” : le régime du
nihilisme politique : Mulhaq an-Nahar, Beyrouth, 6 octobre 2012.

Un portrait, deux drapeaux et une banniere : une approche socio-
symbolique d’une interaction et d’un conflit entre quatre Syries : site al-
Jumhuriya, 15 juillet 2013.

[’idée républicaine et la révolution syrienne : site al-Jumhuriya,
25 janvier 2014.

Le sultan moderne : les sources sociales et politiques du communautarisme
en Syrie : site al-Jumhuriya, janvier et février 2015.



Ouvrage réalisé
par le Studio Actes Sud

Ce livre numérique a été converti initialement au format EPUB par Isako
www.isako.com a partir de 1'édition papier du méme ouvrage.



http://www.actes-sud.fr/
http://www.isako.com/

	Présentation
	Yassin al-Haj Saleh
	La Question syrienne
	INTRODUCTION
	LA RÉVOLUTION DES GENS ORDINAIRES : QUESTIONS MORALES, CULTURELLES ET POLITIQUES
	LES CHABBÎHA ET LEUR ÉTAT
	LES RACINES SOCIALES ET CULTURELLES DU FASCISME SYRIEN
	LA MONTÉE DU NIHILISME GUERRIER EN SYRIE
	“AL-ASSAD OU PERSONNE”, “AL-ASSAD OU NOUS BRÛLONS LE PAYS” : LE RÉGIME DU NIHILISME POLITIQUE
	UN PORTRAIT, DEUX DRAPEAUX ET UNE BANNIÈRE : UNE APPROCHE SOCIO-SYMBOLIQUE D’UNE INTER ACTION ET D’UN CONFLIT ENTRE QUATRE SYRIES
	L’IDÉE RÉPUBLICAINE ET LA RÉVOLUTION SYRIENNE
	LE SULTAN MODERNE : LES SOURCES SOCIALES ET POLITIQUES DU COMMUNAUTARISME EN SYRIE
	NOTES
	SOURCES

