


LA BIBLIOTHÈQUE ARABE

L’Actuel

 

Ces articles de Yassin al-Haj Saleh, grande figure intellectuelle de

l’opposition démocratique syrienne, n’ont jusqu’à présent jamais été

regroupés en un seul volume, ni en arabe ni dans une autre langue. Précédés

d’une introduction précisant le contexte de chacun d’eux et classés par

ordre chronologique, ils couvrent l’histoire du soulèvement syrien depuis

son déclenchement en mars 2011 et constituent l’analyse interne la plus fine

de cet événement majeur dans l’histoire moderne du Proche-Orient.

Analyse originale non seulement du régime né du coup d’État de 1970, à

partir de ses slogans et de ses emblèmes, mais aussi des origines sociales et

culturelles de l’extrême violence dont il a toujours fait preuve, ainsi que de

la militarisation du soulèvement et de l’intrusion des djihadistes, qui, en se

conjuguant, ont abouti à ce que l’auteur désigne comme le “nihilisme

guerrier”. Le dernier texte, le plus dense, “Le sultan moderne”, fait la

synthèse des dizaines d’articles et chroniques publiés par lui durant une

dizaine d’années dans la presse sur la nature du régime des Assad, père et

fils, alliant despotisme, communautarisme, clanisme en un “État sultanien”

(par référence entre autres aux mamelouks) de type nouveau.



 

YASSIN AL-HAJ SALEH

 

Né à Raqqa, Syrie, en 1961, Yassin al-Haj Saleh a fait des études de

médecine à l’université d’Alep, interrompues par seize ans de détention

pour appartenance à l’opposition communiste. Chroniqueur régulier

depuis 2000 des luttes politiques et sociales en Syrie et dans le monde

arabe, il est l’auteur de cinq ouvrages, dont un traduit en français sous le

titre Récits d’une Syrie oubliée, sortir la mémoire des prisons (Les Prairies

ordinaires, 2015). Il est à présent réfugié politique en Turquie.

 
Sindbad

est dirigé par Farouk Mardam-Bey

 

Titre original :

Al-Mas’ala al-sûriyya

 

Recueil inédit d’articles publiés en arabe

© Yassin al-Haj Saleh, 2016

 

© ACTES SUD, 2016

pour la traduction française

ISBN 978-2-330-06744-1



 

YASSIN AL-HAJ SALEH
 

 

La Question

syrienne
 

 

articles traduits de l’arabe (Syrie) par Nadia Leïla Aïssaoui,

Ziad Majed et Farouk Mardam-Bey
 

 

Sindbad

ACTES SUD

http://www.actes-sud.fr/rayon/e-book


 
Pour Samira et pour Firas, voyageurs que j’escorte.

 
Nadia, Ziad et Farouk ne sont pas que les traducteurs de ce livre, ni

seulement mes amis. Nous partageons surtout la même cause, à la fois

syrienne, libanaise, palestinienne, arabe, qui est aussi celle de

l’émancipation universelle. À Nadia, Ziad et Farouk revient une part

essentielle de ce livre pour avoir contribué au choix des textes et assumé la

tâche de les traduire avec, j’en suis certain, ce qu’il fallait de tendresse pour

l’original arabe. C’est grâce à eux qu’ils sont à présent disponibles au

public français et francophone. Je les en remercie.



 

INTRODUCTION

 
Ces articles ont été écrits au cours des quatre dernières années dans quatre

villes : Damas, Douma, Raqqa et Istanbul – en fait, la plupart à Damas, où

j’ai vécu deux ans dans la clandestinité. Je réside actuellement à Istanbul,

mais je ne considère pas cette grande métropole comme un exil, non

seulement parce que je fais partie des quatre millions de Syriens qui ont dû

quitter leur pays, selon des chiffres qui me paraissent en deçà de la réalité,

mais aussi parce que ma femme, Samira al-Khalil, a été enlevée en

décembre 2013 à Douma, à proximité de Damas, par une organisation

salafiste avec trois de ses camarades, Razan Zaitouneh, Wail Hamadé et

Nazim Hammadi, et que mon frère, Firas, est prisonnier de Daech depuis

juillet 2013. D’autres amis et connaissances partagent son sort : Ismail al-

Hamod, le père Paolo Dall’Oglio, Ibrahim al-Ghazi, Abdallah al-Khalil et

Muhammad Nour Matar.

Je ne suis pas non plus en exil parce que pas un jour, depuis quatre ans et

huit mois, les Syriens n’ont eu un moment de répit, sans tueries, rafles ou

tortures, pour reprendre leur souffle, s’enquérir de la situation de leurs

proches, faire leurs adieux à leurs parents et amis disparus, et réfléchir à ce

qui leur arrive pour affronter l’avenir.

Je tenterai dans ces pages de retracer mon itinéraire durant ces cinquante-

six mois, de Damas à Istanbul, afin d’expliquer le contexte de chacun de ces

articles. La tragédie syrienne a cruellement effacé la distance entre le public

et le privé, le général et le particulier, chaque Syrien étant en quelque sorte

devenu un personnage public. Les millions de personnes qui ont subi

l’horreur dans leur chair racontent leurs histoires, des histoires parfois

différentes mais qui finalement se ressemblent, et cette prise de parole

indique en soi leur aspiration à se réapproprier la politique – et leur pays.

Ceci est donc le livre d’un homme engagé dans ce combat, et qui

voudrait fournir des informations et des analyses pouvant intéresser les



lecteurs sans préjugés.

 

Quand la révolution s’est déclenchée, en mars 2011, je vivais à Damas

depuis déjà plus de dix ans. Je poursuivais auparavant à Alep mes études

universitaires, interrompues pendant dix-sept ans, dont seize passés en

prison pour mon appartenance au parti communiste d’opposition. À Damas,

où je me suis installé quelques mois seulement après la succession de

Bachar al-Assad à son père, je me suis consacré à l’écriture et à la

traduction, ce qui m’a permis d’observer attentivement l’évolution du pays

avant la révolution, et depuis son déclenchement jusqu’à mon départ, deux

ans et sept mois plus tard. Ma femme, Samira, qui avait passé quatre ans en

prison, de 1987 à 1991, était ma partenaire idéale, y compris dans la

rédaction de mes articles. Elle les lisait et les commentait avant ou après

leur publication. Je me souviens surtout de ceux qu’elle a aimés. Nous nous

étions rencontrés en 2000, et mariés en 2002. Ainsi ma vie d’écrivain et ma

vie conjugale se sont confondues dès le début.

Le 30 mars 2011, je suis entré en clandestinité, emportant juste quelques

effets personnels et des livres. Je n’étais pas poursuivi mais je voulais

pouvoir m’exprimer en toute clarté. Une télévision par satellite arabe

m’avait demandé de commenter le discours que Bachar venait de

prononcer, et j’avais dû malgré moi arrondir les angles. C’est ce qui m’a

incité à prendre ma décision.

Mon nom était relativement connu, mais je n’étais pas une célébrité et

peu de gens connaissaient mon visage. C’était aussi le cas de Samira. En

clandestinité, il m’était possible d’écrire sans m’autocensurer.

Ma cachette des quatre premiers mois n’était pas un appartement, mais

elle avait l’avantage d’être située en centre-ville. Samira pouvait y accéder

en prenant mille précautions, cependant il lui était impossible d’y habiter.

J’écrivais à l’époque une chronique hebdomadaire pour le quotidien Al-

Hayat et deux articles sans engagement régulier pour d’autres journaux.

C’est pourquoi j’ai beaucoup hésité en établissant cette anthologie à partir

des quelque 380 textes publiés entre mars 2011 et novembre 2015, dont

235 écrits en Syrie avant mon départ pour la Turquie en octobre 2013. J’ai

dû par conséquent sacrifier dans ce livre beaucoup d’articles qui auraient



expliqué davantage le cours des événements et permis de connaître plus

précisément ma propre évolution.

 

Le premier texte inclus dans ce recueil, “La révolution des gens

ordinaires : questions morales, culturelles et politiques”, a été publié en

juin 2011. On remarquera qu’il était imprégné d’espoir et de confiance. J’ai

essayé d’y souligner le caractère démocratique et libérateur de l’intifada,

comme je l’appelais alors, en montrant comment elle a sorti de l’ombre des

individualités et des localités du pays longtemps occultées par le régime

assadien. Elle avait deux composantes : l’une “traditionnelle”, plus ou

moins conservatrice, originaire de villes et de villages appauvris et

marginalisés, et l’autre “moderne”, issue des classes moyennes éduquées,

mais toutes les deux formaient ce que j’ai nommé la “société du travail”,

c’est-à-dire qu’elles ne subvenaient à leurs besoins ni par une rente de

situation ni par un privilège octroyé par le pouvoir. Je proposais d’inclure

les islamistes dans notre vision de la nouvelle Syrie démocratique, car ils

n’avaient jamais été exclus de la vie politique en Syrie ou dans les autres

pays arabes sans que soient exclues en même temps toutes les forces de

l’opposition indépendantes, qu’elles fussent de gauche ou libérales. Certes,

intégrer les islamistes dans le jeu démocratique n’est pas chose facile, mais

s’obstiner à les en éloigner est désastreux.

Quatre mois plus tard, j’ai déménagé vers un vrai logement où Samira

habitait avec moi et où je pouvais travailler dans de meilleures conditions

(dans ma première cachette, je n’étais seul que la nuit). Je venais de m’y

installer quand, en juillet 2011, les chars du régime ont pris d’assaut les

villes de Hama et de Deir ez-Zor, où de gigantesques manifestations avaient

eu lieu qui ressemblaient à celles de la place Tahrir, au Caire. J’avais assisté

moi-même à Damas, début avril, à une tentative de rassemblement de ce

genre, durement réprimée par les services de renseignement et les

chabbîha
1
. De même, à Homs, le 18 avril, près de 200 personnes avaient été

tuées quand les manifestants avaient essayé de dresser des tentes place de

l’Horloge pour s’y installer durablement. Les cadavres avaient été évacués

au bulldozer, et les pompiers s’étaient chargés de laver la place.



Les chabbîha étaient, avec les mukhâbarât, les bras armés du pouvoir

durant la première phase de la révolution. Le mot chabbîha a fait depuis

lors le tour du monde pour désigner cette force irrégulière de répression

dont on avait très peu parlé auparavant. Dans mon article “Les chabbîha et

leur État”, qui date de septembre 2011, j’ai voulu montrer les origines

sociales et politiques de ce phénomène effrayant, et la fonction particulière

qu’il remplit dans le régime Assad, parallèlement à des agissements

similaires sur les plans politique, économique et culturel, dus à l’étroitesse

de sa base sociale et à son déficit de légitimité. Dans un autre article, écrit le

même mois, je disais ma crainte, devant le début de la militarisation de la

révolution, de voir dominer ce que j’ai appelé la “logique de la nécessité”,

celle d’une lutte à mort dans une guerre ouverte où les aspirations

démocratiques ne s’exprimeraient plus avec la même force et où la colère se

substituerait à la raison.

Jusqu’à la fin de 2011, comme tous les militants et les intellectuels de

l’opposition, je pensais que le régime ne tarderait pas à tomber. Ben Ali

n’avait tenu qu’un mois, Moubarak trois, Ali Abdallah Saleh un peu plus,

enfin, Kadhafi lui-même avait fini par être renversé et tué, certes par une

intervention de l’Otan. Seul le roi du Bahreïn était toujours là, épaulé par

l’Arabie saoudite avec la bénédiction des États-Unis. On ne pouvait

imaginer que la révolution syrienne, bénéficiant d’un large soutien

populaire, n’allait pas rapidement l’emporter. Il m’arrivait de dire qu’il

fallait neuf mois pour voir la Syrie accoucher d’un beau bébé, mais, une

fois ce délai dépassé, j’ai commencé à m’inquiéter pour la santé et de la

mère et de l’enfant. Et il était devenu évident que personne n’était disposé à

leur venir en aide.

Début 2012, ayant eu l’impression d’être surveillé, j’ai emménagé avec

Samira dans un autre appartement, encore situé en centre-ville. La

répression se durcissait jour après jour, et ce que nous disions auparavant

sans vouloir y croire, comme quoi Bachar était disposé à détruire la Syrie

pour rester au pouvoir, se vérifiait aux yeux de tous. C’était son seul et

unique programme.

Il m’a paru alors nécessaire d’approfondir ma réflexion sur les origines

sociales, historiques et culturelles du conflit syrien. D’où vient cette



violence inouïe exercée par le clan au pouvoir contre son propre peuple ? Et

toute cette haine ? Et toute cette bassesse ? Mon article “Les racines

sociales et culturelles du fascisme syrien” tentait de répondre à ces

questions. Une certaine conception du nationalisme arabe, que j’ai appelé

l’“arabité absolue”, celle du parti Baath, ouvrait selon moi la porte à toutes

ces dérives : la militarisation de l’espace public, la séparation par un haut

mur entre les Syriens et le monde extérieur, considéré comme

intrinsèquement maléfique, l’interdiction de la politique. Quand on s’y

opposait, on courait le risque d’être accusé de haute trahison, et par

conséquent d’être incarcéré pour de longues périodes et torturé, voire tué.

Le communautarisme favorisait l’identification au régime d’une partie de la

population, facilement mobilisable pour les basses œuvres. Sous Bachar,

une nouvelle bourgeoisie vit le jour, qui lui devait tout, et qui risquait de

tout perdre s’il tombait. La “modernisation” dont elle se gargarisait

consistait tout simplement à vernir le cercle intime de Bachar, sans lui

réclamer la moindre réforme politique. Idéologie qui a remplacé l’ancienne

version du nationalisme arabe, tout en maintenant ses implications quant à

la haine de l’étranger et le rejet du pluralisme social et politique, et en leur

ajoutant un solide mépris de la masse “sous-développée” de la population,

qui s’apparente à celui des colons pour les colonisés. Or certains

intellectuels, en vantant les mérites de cette modernité-là sous des prétextes

culturalistes, ne faisaient que justifier la violence qui frappait les classes les

plus défavorisées.

Installé dans un quatrième appartement, cette fois dans le quartier

Muhâjirîn, à deux kilomètres du centre-ville, je comptais pour mes achats

indispensables sur Samira, toujours extrêmement prudente, et sur un jeune

ami militant, mais je continuais à me déplacer de temps en temps à pied, en

empruntant les voies secondaires pour éviter les barrages. La résistance

armée prenait de l’ampleur face à la terreur fasciste, et il était clair, vu le

refus du régime d’envisager une solution politique au conflit, que le

médiateur Kofi Annan allait échouer dans sa mission. J’ai participé à

l’époque à la discussion sur la militarisation de la révolution, ses causes et

ses éventuelles conséquences. L’État assadien n’avait plus le monopole des

armes mais, du côté adverse, on manquait d’une direction capable



d’organiser la confrontation avec le régime. À la base, ceux qui étaient en

mesure d’assumer cette fonction n’avaient pas suffisamment de liens avec

les combattants ni les ressources financières nécessaires. J’évitais

d’ordinaire de faire des prévisions mais je n’ai pas pu m’empêcher d’écrire

dans un article : “Si le régime persiste à intensifier son action militaire, et

rien n’indique qu’il ne le fera pas, la militarisation se généralisera, et

l’« armée libre », qui est un nom générique donné à toutes les formations de

résistance armée, se transformera en groupes djihadistes. La cause de tels

groupes est religieuse, et non nationale, et leur moyen d’action est la

violence nihiliste, c’est-à-dire le terrorisme
2
.”

Parallèlement à la lutte armée, les manifestations pacifiques se

poursuivaient. Des appels étaient lancés à la désobéissance civile et à la

grève générale. À Damas même, en mai 2012, dès les premiers signes d’une

grève en solidarité avec les victimes du massacre de Houlé, Bachar

convoqua les commerçants de la vieille ville et les menaça de la démolir sur

leurs têtes.

Les puissances occidentales dénonçaient publiquement les crimes du

régime mais avaient en réalité opté pour la “stabilité” et la “pérennité des

institutions de l’État”, autrement dit pour le maintien du régime. Les veto

russe et chinois au Conseil de sécurité les exemptaient de mettre leurs actes

en conformité avec leurs paroles, laissant Bachar massacrer en toute

impunité. Ainsi furent réunies les conditions que j’ai analysées dans

l’article “La montée du nihilisme guerrier en Syrie” et qui se résument en

une violence déchaînée, une religiosité rigoriste en expansion et un

désengagement international devant une situation jugée incontrôlable et

incompréhensible. Quand j’ai écrit cet article en mai 2012, je n’étais pas le

seul à douter de l’existence autonome du Front al-Nusra, créé au début de

l’année. Nous savions depuis longtemps que le régime était passé maître en

manipulation de groupes salafistes. Il avait libéré des détenus djihadistes

trois mois après le déclenchement de la révolution ; nous nous souvenions

du Jund al-Cham, qui avait revendiqué l’assassinat en 2005 du Premier

ministre libanais, Rafic Hariri, ou du Fath al-Islâm qui s’était illustré

en 2007 en affrontant l’armée libanaise dans le camp palestinien de Nahr al-

Bared près de Tripoli et en entraînant la destruction du camp. Le chef de ce



dernier groupe, Chaker al-‘Absi, avait été, lui aussi, détenu en Syrie et

libéré peu avant ces événements. Mais même si Al-Nusra n’était pas une

pure invention des services de renseignement, tout ce qui se passait dans le

pays favorisait la naissance d’une ou de plusieurs organisations de ce

genre : les déboires de la révolution, le sentiment de larges pans de la

population d’être abandonnés du monde entier, le désespoir de ne pouvoir

obtenir justice ici-bas…

 

Une nuit d’avril, à une heure avancée, l’amie qui nous avait aidés à nous

loger frappa à notre porte pour nous avertir que les mukhâbarât étaient en

train de fouiller les immeubles du quartier et qu’il fallait déguerpir le plus

tôt possible. J’avais pris l’habitude de travailler la nuit et de dormir au petit

matin. Je réveillai Samira à l’aube et nous partîmes à 7 heures en emportant

juste nos ordinateurs portables. Deux jours plus tard, nous voilà dans un

cinquième appartement, à proximité du centre-ville, où nous allions loger

pendant un an. Je dois dire que c’est grâce à son propriétaire, un ami

damascène, que j’avais réussi à me débrouiller depuis mon entrée en

clandestinité.

Tous les appartements où j’ai vécu ces deux années m’étaient

gracieusement offerts par des amis, et c’est un signe de la solidarité que la

révolution a révélée entre les Syriens ordinaires, après des décennies au

cours desquelles le régime les avait montés les uns contre les autres et

éloignés des affaires publiques.

En juin, les manifestations hebdomadaires réunissaient des foules

énormes dans plus de sept cents localités du pays. Mais, un mois plus tard,

il n’y en avait pratiquement plus. En effet, entre-temps, l’aviation militaire

était entrée en action contre la population civile, et le régime n’hésitait plus

à bombarder les quartiers urbains et les villages avec des missiles Scud.

Le 18 juillet, plusieurs personnalités sécuritaires de premier plan,

constituant ce qu’on appelait la “cellule de gestion de la crise”, ont été tuées

dans un attentat. On pensait généralement à l’époque que c’était une

opération exécutée par la résistance armée et que le régime allait sombrer.

J’ai osé le lendemain me promener dans les rues principales, me rendre

devant le café fréquenté par les intellectuels, et j’ai constaté que le principal



barrage de fouille, place des Sept-Fontaines, avait disparu. En fait, c’était le

prélude d’une nouvelle étape, encore plus meurtrière, dans la guerre menée

par le régime, qui s’est probablement lui-même débarrassé de ladite

“cellule” à l’instigation de l’Iran. Dès août, quand l’aviation bombardait les

files devant les boulangeries, il est devenu évident, même pour Kofi Annan,

qui a depuis démissionné, que Bachar “ne reculera devant rien pour garder

le pouvoir”.

Je ne peux pas prétendre que j’étais conscient de ce qui se passait dans

les coulisses du pouvoir ni que j’avais une vision claire du terrain. Il m’a

fallu près d’un an pour me rendre pleinement compte que depuis le milieu

de l’an 2012 le conflit n’était plus syro-syrien, mais régional et

international. L’Iran pesait désormais de tout son poids, le Hezbollah

entraînait les forces du régime à la guérilla et participait aux combats déjà

avant son entrée en scène, officiellement en avril 2013. Des djihadistes

sunnites proches d’Al-Qaida avaient de leur côté occupé en juin 2012 le

passage de Bab al-Hawa entre la Syrie et la Turquie. La confrontation

prenait de plus en plus un caractère confessionnel. Dans mon article “Al-

Assad ou personne”, j’abordais la constitution nihiliste du régime à partir de

ce mot d’ordre scandé par ses partisans, et je soulignais les convergences

entre ce nihilisme-là et celui des djihadistes, et les ressemblances entre leurs

chabbîha respectifs.

Il n’en restait pas moins que le régime continuait à perdre des positions

en dépit des bombardements par l’aviation, des missiles terre-terre, et du

recours à l’armement chimique (à ce propos, s’il n’était pas certain de la

disposition du régime à recourir à cet armement, Obama n’aurait pas

évoqué ses fameuses “lignes rouges”). La Ghouta orientale et les quartiers

périphériques à l’est de Damas, notamment, ont échappé à son contrôle en

automne 2012. J’ai commencé début 2013 à planifier un voyage dans le

Nord. La campagne d’Alep et d’Idlib avait échappé au contrôle du régime.

J’étouffais à Damas, où je n’étais plus utile à personne. L’armée et les

mukhâbarât dressaient des barrages partout et fouillaient tous les quartiers

de la ville. Nous étions conscients, Samira et moi, que nous risquions gros

en quittant notre cachette, et que nous devrions nous séparer quelque temps



si nous partions, mais nous nous étions déjà habitués à ce mode de vie

irrégulier.

Finalement, après avoir consulté des amis, nous avons décidé de nous

installer d’abord à Douma, dans la Ghouta orientale, d’où Samira irait à

Raqqa, dans ma région natale, auprès de ma sœur et mes deux frères, ou

ailleurs dans le Nord en passant par Beyrouth, puis par la Turquie. En

attendant d’organiser son voyage, j’ai réussi à quitter Damas le 3 avril 2013,

avec l’aide de deux militants que je ne connaissais pas. En automne, l’un

d’eux a été arrêté, et il est probablement mort sous la torture, tandis que

l’autre, dit-on, s’est racheté en dénonçant ses camarades.

Quand je suis arrivé à Douma, le régime venait de reconquérir

Al-‘Utayba, l’accès nord de la Ghouta. Selon des informations

concordantes, cela n’a été possible qu’en raison des pressions saoudiennes,

à la demande des Américains, sur les rebelles de la Ghouta et de la région

de Deraa les dissuadant de marcher sur Damas. J’étais et je reste persuadé

qu’ils auraient pu, à l’époque, libérer la capitale. Ces rebelles étaient des

combattants enthousiastes et sincères, indépendants de toute instance

politico-religieuse et solidement enracinés dans la population. Il existait,

parallèlement, un petit groupe armé salafiste, dit Sariyyat al-Islâm (le

Bataillon de l’islam), commandé par un ancien détenu libéré de la prison de

Saydnaya en juin 2011, Zahrân ‘Allouch, dont le père, Abdallah, un cheikh

wahhabite renommé, vivait depuis fort longtemps en Arabie saoudite. Ce

bataillon avait très peu contribué à la libération de Douma et de la Ghouta

orientale en automne 2012, mais à mon arrivée à Douma, en avril 2013, il

était devenu, sous le nom de Liwâ’ al-Islâm (la Brigade de l’islam), la plus

puissante des forces militaires existantes. Je tends à penser qu’elle avait été

renflouée par ses protecteurs pour empêcher les rebelles de conquérir

Damas. C’était d’ailleurs ce que disaient ouvertement les militants locaux,

dont Muhammad Flaytani, assassiné en mai 2014, probablement par la

même formation qui a encore changé de nom pour s’appeler Jaysh al-Islâm

(l’Armée de l’islam). De toute façon, je ne pouvais que constater durant ma

présence à Douma, entre avril et mai, la frustration ambiante du fait de la

mainmise sur la ville du Bataillon/Brigade/Armée de l’islam…



J’ai résidé près d’un mois à l’Organisme de défense civile, faisant de

mon mieux pour comprendre, apprendre et aider. De là, je suis parti à

Mliha, où je suis resté un autre mois et où j’ai été rejoint par Samira

le 13 mai. Poursuivie à Damas, elle avait été, après s’être coupé les

cheveux, exfiltrée à moto par deux combattants. Peu de temps auparavant

était arrivée Razan Zaitouneh, la célèbre avocate, écrivaine et militante des

droits de l’homme, et elle avait immédiatement loué un local et y avait

installé le Centre de documentation sur les violations.

Revenu à Douma début juin, j’ai habité avec Samira et Razan dans le

même appartement. Et là, j’ai écrit sept portraits de combattants de l’Armée

libre, publiés aussitôt sur le site Internet Al-Jumhuriya, que j’avais fondé

avec quelques amis en mars 2012. J’ai publié ensuite un article sur l’attaque

chimique de Jobar, basé sur les témoignages d’un rescapé et de médecins de

la région, puis une lettre ouverte aux intellectuels européens, reprise dans

plusieurs journaux, les exhortant à faire pression sur leurs gouvernements

pour venir en aide au peuple syrien.

En suivant l’évolution de la situation sur le terrain, il m’a semblé qu’on

était désormais en présence de quatre Syries : la “Syrie d’Al-Assad”, la

République arabe syrienne, la Syrie rebelle et la Syrie salafiste. C’est ce que

j’ai essayé de montrer dans mon article “Un portrait, deux drapeaux et une

bannière”, combinant l’analyse sociologique et le déchiffrement des

symboles, et concluant que la nouvelle Syrie devrait être fondée sur

l’alliance entre la Syrie rebelle et la République arabe syrienne contre les

deux autres, celle d’Assad et celle des salafistes. L’article fut publié le

10 juillet, au moment où je quittais Douma pour Raqqa, après cent jours

d’attente.

Dans un voyage aussi exténuant et risqué, il était impossible à Samira de

m’accompagner. Nous nous sommes embrassés, j’ai fait mes adieux à

Razan, en imaginant que Samira pourrait me rejoindre un jour, dans de

meilleures conditions, en passant par Damas. Mon périple fut effectivement

très pénible : dix-neuf jours sous un soleil de feu, dans une steppe désolée.

En route pour Raqqa, j’ai pu téléphoner à mon ami et médecin Ismail al-

Hamod pour avoir des nouvelles de mon frère Ahmad, membre du conseil

local de Tall Abyad, qui venait d’être arrêté par Daech. Il m’a appris qu’il



était toujours détenu et que mon frère Firas, père d’un enfant de deux ans,

avait été enlevé à son tour, le 20 juillet, après qu’il eut participé à un

rassemblement réclamant la libération d’Ahmad. Nous ne savons toujours

rien de son sort.

Les quelques semaines que j’ai passées à Raqqa m’ont été

particulièrement dures. Un jour avant mon arrivée, le père Paolo

Dall’Oglio, militant italien de la cause syrienne, avait été arrêté. Et je devais

me claquemurer dans cette ville où j’avais longtemps vécu durant mon

enfance et mon adolescence, où mes parents avaient été enterrés, où deux

de mes frères étaient aux mains de Daech, alors que de jeunes détraqués,

des tueurs et rien d’autre, venant de Tunisie, d’Arabie saoudite, d’Égypte,

d’Europe, se pavanaient dans les rues. D’où la tonalité très pessimiste de

l’article que j’ai écrit durant mon séjour : “Deux ans et demi après : les

voies de la révolution syrienne et ses perspectives
3
.”

J’étais encore à Raqqa quand eut lieu le massacre chimique dans la

Ghouta orientale, où se trouvait Samira. Pendant quelques jours, on a cru

que le régime allait être sanctionné pour avoir transgressé les “lignes

rouges” d’Obama, et il n’y avait aucune raison de ne pas s’en réjouir après

tous les crimes odieux qu’il avait commis. Or les responsables américains

se bousculaient pour annoncer que leur éventuelle intervention militaire

serait limitée à quelques cibles, sans plus. Étrangement, ceux qui se

prétendaient garants du droit international rassuraient le criminel en lui

disant qu’ils pourraient être amenés à le punir mais sans l’empêcher de

commettre de nouveaux crimes. À les entendre, il avait tort, non d’avoir

massacré 1 466 personnes, qui s’ajoutaient à ses 100 000 victimes, mais de

l’avoir fait avec des armes prohibées ! De toute façon, peu de jours après,

l’administration Obama concluait avec la Russie un marché “qui restera à

jamais marqué par l’infamie”, pour reprendre les mots de Roosevelt à

propos de l’attaque japonaise de Pearl Harbor. Le prétendu “ami du peuple

syrien”, les États-Unis, s’accordait avec l’ennemi du peuple syrien, la

Russie, pour laisser Bachar poursuivre impunément son œuvre de mort avec

toutes les armes dont il disposait sauf l’arme chimique. Rien ne prouvait

autant la perversité du système international dans son ensemble. Car ce

n’était pas seulement un permis de tuer offert au régime mais aussi le plus



beau cadeau dont pouvaient rêver Daech et le Front al-Nusra. L’impunité

des criminels alimente le terrorisme.

Depuis lors, en rapport avec le “marché chimique”, la presse

internationale n’avait plus d’autre souci, à propos de la Syrie, que les

exactions de Daech, créature étrange, démoniaque, fascinante, “sexy”,

capable en Europe même de tourner la tête de centaines de jeunes

musulmans et musulmanes, ou de convertis à l’islam.

Profitant du quitus américain, des agissements délibérément

spectaculaires de Daech et du soutien illimité des Iraniens et des Russes, le

régime aura désormais recours à une arme terriblement meurtrière, le

bombardement de la population civile par des barils d’explosifs, faisant des

centaines et des centaines de morts et détruisant maisons et services publics.

C’est ce qui m’a conduit l’été dernier à participer à la rédaction d’une lettre

ouverte ironique adressée à Staffan de Mistura, l’envoyé spécial de l’ONU

chargé de la recherche d’une résolution pacifique au conflit en cours en

Syrie, lui demandant d’user de ses bons offices pour faire voter une

résolution du Conseil de sécurité restituant à Bachar le droit d’user de son

armement chimique mais lui interdisant celui des barils d’explosifs. Nous

suggérions aussi la création d’une agence de l’ONU du nom d’International

Barrel Bomb Agency, dont le siège serait Téhéran ! Traduite en anglais, en

français, en espagnol et en turc, notre lettre eut peu d’écho…

Pendant ce temps-là, Samira et Razan enquêtaient, chacune de son côté,

et diffusaient des informations sur ce qui se passait dans la Ghouta. Samira

dirigeait le centre de formation “Les Femmes au présent”, dont l’objectif

était de leur apprendre un métier qui les aiderait à subvenir à leurs besoins

quotidiens. Elle écrivait aussi régulièrement de courts textes sur sa page

Facebook décrivant les conditions de vie dans la région. Razan, elle,

publiait des rapports sur le massacre chimique, des témoignages d’anciens

détenus, et coordonnait le réseau du Centre de documentation sur les

violations, qui s’étendait sur l’ensemble du pays.

Je continuais pour ma part à vouloir me rendre dans le Nord, mais c’était

de plus en plus compliqué pour quelqu’un comme moi, ni combattant ni

susceptible d’être protégé par des combattants. Ma famille me pressait de

m’enfuir de Raqqa, où je risquais de tomber aux mains de Daech comme



mes frères. Je finis donc par partir pour la Turquie le matin

du 11 octobre 2013, soit deux ans et sept mois après le déclenchement de la

révolution. La Turquie était le deuxième pays que j’allais “visiter”.

Jusqu’alors, étant interdit de quitter la Syrie, je n’avais mis les pieds qu’au

Liban, pour un très court séjour.

Trois semaines plus tard, mon ami et médecin Ismail al-Hamod a été

enlevé par Daech. Après cinq mois d’attente angoissée, sa femme et ses

cinq enfants ont dû se réfugier en Turquie, puis en France, et ils n’ont eu

depuis lors aucune nouvelle de lui.

 

Je m’inquiétais beaucoup pour Samira, qui vivait toujours dans la Ghouta

orientale, sévèrement assiégée par le régime. Cette zone libérée était déjà

encerclée auparavant mais on pouvait y entrer ou en sortir après avoir

traversé plusieurs barrages de l’armée, qui contrôlait et fouillait. Mon

principal souci était de faire parvenir à ma femme l’argent dont elle avait

besoin, surtout pour maintenir la communication par Internet grâce à un

petit appareil alimenté par un générateur électrique. Or il fallait de l’essence

pour le faire fonctionner, et l’essence était devenue excessivement chère, le

prix du litre passant de 150 livres syriennes, soit un dollar, en avril 2013,

à 3 000 livres cent jours plus tard. Samira et Razan consommaient chaque

jour de trois à cinq litres. Lors de notre dernière communication, je lui ai

annoncé que j’allais lui faire parvenir une modeste somme d’argent par

l’intermédiaire d’une personne habitant à Damas qui contacterait un

correspondant à Douma, et celui-ci lui avancerait la somme moyennant une

commission. Des gens non affiliés au régime s’enrichissaient par ce

subterfuge.

Cette terrible année 2013 ne s’est terminée qu’après m’avoir infligé

l’épreuve la plus affreuse de ma vie : l’enlèvement dans la nuit

du 10 décembre de ma femme, Samira, et de Razan Zaitouneh, ainsi que de

Wail Hamadé et Nazim Hammadi qui les avaient rejointes deux mois après

mon départ de la Ghouta. Je craignais pour eux les bombardements

incessants du régime mais nous n’avions pas tous pris au sérieux les

menaces reçues par Razan de l’Armée de l’islam, et c’était une fatale erreur.

Pendant quelques jours, je ne voulus pas y croire, je m’attendais à les voir



rapidement libérés. Notre adversaire était cette “armée” qui avait pris le

pouvoir, grossie et entretenue par ceux qui ne voulaient pas que Damas soit

libérée. C’est elle qui a commis ce crime, ou qui a incité à le commettre,

elle qui n’a rien fait pour rechercher les criminels si elle n’y était pour rien,

elle qui a empêché quiconque de le faire.

J’ai accusé ouvertement l’Armée de l’islam d’être politiquement

responsable de l’enlèvement, voire pénalement. À l’époque, une rumeur a

circulé selon laquelle Robert Ford, ancien ambassadeur des États-Unis en

Syrie, puis chargé du dossier syrien par l’administration américaine, aurait

conseillé à des Syriens de sa connaissance de ne pas attribuer le crime à

cette organisation. Quelqu’un comme lui avait certainement ses raisons, que

je ne suis pas en mesure de deviner !

Jusqu’à présent, nous ne savons rien des quatre enlevés de Douma, et

c’est d’autant plus tragique que la responsabilité en incombe, non au

régime, mais à une force qui lui était prétendument hostile. D’une certaine

façon, nous avons nous-mêmes rendu possible un tel acte. Les deux ans que

j’ai passés depuis ce jour funeste m’ont été plus douloureux que mes seize

ans d’incarcération. Je me suis engagé à raconter leur histoire, à l’expliquer,

à la faire connaître tant que les quatre n’ont pas réapparu, et tant que je suis

en vie. J’avais dès 2011 abordé la notion de “république” dans l’usage

syrien commun sous le titre “De la monarchie assadienne à la Troisième

République”. J’ai eu ensuite l’occasion en Turquie de constater ce que le

concept recelait parfois de centralisme excessif, de nationalisme chauvin et

de volonté d’assimilation forcée des populations n’appartenant pas à

l’ethnie majoritaire. C’est ce qui m’a incité, début 2014, à revisiter la

question dans l’article, inclus dans ce recueil, “L’idée républicaine et la

révolution syrienne”, afin de défendre une conception démocratique de la

république dans le contexte syrien. Nous avons non seulement à en finir

avec la monarchie républicaine des Assad, qui se croit propriétaire de la

Syrie et de son peuple, mais aussi avec deux versions de l’élitisme

antidémocratique : un certain modernisme qui méprise la “plèbe”, et

l’islamisme radical, aussi bien politique que militaire. En outre, dans la

mesure où il implique la réappropriation de la politique par les citoyens, le



républicanisme démocratique prémunit contre l’emprise totale de

l’économie, qu’elle soit étatisée ou libérale, sur les relations sociales.

Au printemps 2014, à Istanbul, j’ai participé à une rencontre organisée

par un groupe turc de gauche sur le communautarisme en Syrie. Ce que j’y

ai dit est à la base du dernier article
4
, le plus long, de ce recueil. Le

communautarisme n’est pas le produit des différences ethniques et

confessionnelles qui existent d’ailleurs dans toutes les sociétés humaines,

mais celui des privilèges sociaux et politiques que leurs bénéficiaires

maintiennent et défendent en se servant de ces différences. C’est un

instrument du pouvoir, une stratégie de domination. Je me suis efforcé

d’analyser l’économie politique du communautarisme pour montrer qu’il ne

se situe pas dans un autre monde que celui des classes sociales. En un mot,

il s’agit d’une lecture à l’exact opposé du culturalisme ambiant dans les

pays occidentaux, surtout depuis la fin de la guerre froide. Une critique du

déterminisme culturel qui institue des “civilisations” figées, définitivement

conflictuelles, dans le but de les hiérarchiser et de défendre les privilèges

des unes au détriment des autres, qui seraient moins “civilisées”.

 

Pour conclure, ce livre ne raconte pas l’histoire de la révolution mais

aborde quelques questions relatives à son évolution, en rapport direct avec

mon expérience personnelle. J’ai cherché, ce faisant, à instruire un procès

moral contre le régime des Assad, que je complète actuellement par deux

autres : le premier, contre les islamistes, et le second contre le système

international tel qu’il fonctionne de nos jours, et qui porte une lourde

responsabilité dans la destruction de la Syrie et d’innombrables vies

humaines.

C’est l’interconnexion entre la lutte populaire contre le despotisme, les

conflits ethniques et confessionnels et les interférences étrangères qui

légitime le titre de ce livre : La Question syrienne. Et, comme toutes les

questions – la question juive, la question d’Orient, la question

palestinienne –, elle est complexe, surchargée de haines, de désespoir, de

guerres et de sang, et elle dénonce avec acuité l’état du monde. Il me

semble que les “questions” reflètent fidèlement le jeu des puissants qui fait

de l’histoire humaine un récit cruel sans fin et dont les héros sont de grands



criminels, assassins, pillards, menteurs. Mais il est un autre visage de

l’histoire, celui des révolutions des faibles qui tranchent le nœud gordien et

laissent espérer un monde plus juste et plus jeune. La question syrienne est

la réponse des puissants, à l’échelle locale, régionale et internationale, au

soulèvement du peuple syrien, mais aussi des autres peuples arabes. Les

puissants de ce monde enferment les peuples dans des labyrinthes dont ils

sont forcés de chercher l’issue leur vie durant. La fabrication des

“questions” est leur meilleur moyen de les contrôler.

Faut-il énumérer ceux qui ont fabriqué la question syrienne ? La Russie,

vieille prison des peuples ; les États-Unis, qui détiennent les clés de la

prison moyen-orientale ; les deux théocraties, iranienne et saoudienne, qui

regorgent de rancœur autant que de pétrole, sans oublier le petit Qatar qui se

démène pour être grand ; la Turquie, la grande héritière de la question

d’Orient, et deux héritiers de second rang, le Liban et la Jordanie ; les

républiques et les monarchies européennes qui ne s’intéressent qu’aux

“minorités” ; Israël, qui intervient quand bon lui semble et avec lequel

Américains et Russes coordonnent leurs mouvements ; enfin les deux

acteurs du monde souterrain, les groupes djihadistes d’un côté, manipulés

par les services de renseignement du monde entier, et, de l’autre côté, ces

mêmes services qui mènent leur propre djihad… Tout cela pour un pays qui

a payé son dû pour la solution sioniste de la question palestinienne, et qui

est lui-même un avatar de la question d’Orient.

La question syrienne nous informe donc sur l’état du monde, un monde

qui s’enfonce dans une crise qui menace d’une guerre civile internationale.

La prévenir exige la création de nouvelles institutions internationales

fondées sur la responsabilité de tous envers tous, pour remplacer ce Conseil

de sécurité oligarchique, foncièrement injuste et qui a largement montré

qu’il était caduc.

Ce principe, la responsabilité universelle, géré par de nouvelles

institutions, est le seul à pouvoir sauver la démocratie. Quand la démocratie

est interdite à un peuple, comme c’est le cas en Syrie, elle est trahie et

bafouée dans son principe même partout ailleurs. Si elle n’avance pas, on

risque de retomber dans son contraire, et de voir s’étendre le modèle des

gated communities (résidences fermées) aux États riches et puissants, qui



édifieraient de hauts murs pour se défendre des “barbares” – comme le font

déjà certains pays européens face aux réfugiés syriens.

 

Istanbul, novembre 2015



 
LA RÉVOLUTION DES GENS ORDINAIRES :

QUESTIONS MORALES, CULTURELLES ET POLITIQUES
5

 

Damas, juin 2011

 
La révolution populaire syrienne constitue une expérience hors du commun

pour des centaines de milliers de Syriens, une épreuve aussi bien morale

que politique, un renouvellement psychique autant qu’un changement

social. C’est une insurrection contre soi et une révolution contre ce qui est.

1

Défiant les dangers de détention, de torture et de mort, des jeunes et des

moins jeunes, des femmes et des hommes, bouleversent leurs vies et se

renouvellent à travers la participation au mouvement de protestation. Ils

sortent plus forts de cette expérience, plus courageux et plus entreprenants.

Ainsi, ils se respectent eux-mêmes davantage. Seul celui qui participe à la

protestation accède à cette condition. Deux générations n’ont pas eu cette

possibilité, avec cette ampleur. Par l’implication dans ce risque collectif et

coûteux, ces nouveaux Syriens développent un esprit d’altruisme et de

solidarité sans pareil dans l’histoire des deux générations précédentes. Par

leur sacrifice pour un objectif collectif, ils se libèrent à la fois de la peur et

de l’égoïsme. Cette expérience, le plus souvent dangereuse et dramatique,

est susceptible de s’enraciner dans la mémoire nationale pour des

générations.

Il est donc approprié de parler d’une révolution, puisque beaucoup de

Syriens changent eux-mêmes en profondeur en luttant pour transformer leur



pays et libérer leur peuple. Pour cette raison, il sera, sans doute, difficile de

les mater et de les faire taire définitivement.

Pendant quarante ans, le régime en place a imposé aux Syriens une vie

étriquée, sans élan de courage, sans renouvellement et sans joie. Une vie

dénuée de toute dimension morale, spirituelle ou esthétique. Dans ce désert

spirituel, la religion a été un recours, unique refuge contre le pourrissement

d’une vie où seuls comptaient le pouvoir et l’argent.

Aujourd’hui, la révolution procure de nouvelles expériences aux Syriens.

Elle est démocratique dans ce sens où les participants s’y engagent

volontairement. Cela ne s’était jamais produit sous le régime du Baath.

2

Grâce aux progrès technologiques, la distance s’est réduite entre les

activités du terrain et leur couverture médiatique. On a vu apparaître de

nouvelles formes d’organisation et de gestion, plus démocratiques, plus

proches du mouvement social et basées essentiellement sur les nouveaux

moyens de communication : le téléphone portable, les séquences vidéo

diffusées sur Internet et les réseaux sociaux. En se substituant aux

journalistes, frappés de l’interdiction de rapporter librement les faits, les

jeunes révoltés ont assuré une couverture intensive des événements.

Chaque activiste est doublement créateur d’une nouvelle réalité : il le fait

une fois en sortant dans la rue pour défier et changer le pouvoir tyrannique

qui représente dorénavant le passé, et une deuxième fois en témoignant par

un document de cette nouvelle réalité. Ce faisant, il transforme son vécu en

une réalité commune qui atteint les différents créneaux médiatiques et il

apporte une (relative) caution à ce mouvement protestataire. Il s’adresse à

l’opinion publique du pays mais aussi du monde, il attire plus de sympathie,

aussi bien syrienne qu’arabe et mondiale. Faute de ce “système nerveux”

(les jeunes qui couvrent les différents points du mouvement), la révolution

aurait été isolée et par conséquent facile à broyer par le régime.



Grâce au téléphone portable, cette activité est en train de constituer une

mémoire objective de la révolution. Elle construit des archives visuelles

colossales qui sont en soi une immunité supplémentaire contre l’oubli, car

la mémoire verbale, bien qu’essentielle dans la mémoire collective, est

toujours plus fragile que la mémoire visuelle. Le téléphone portable ainsi

que les pages personnelles sur Facebook ont joué un rôle unique dans la

genèse des individualités et des subjectivités indépendantes. Une fonction

démocratique qui a pu élargir la possibilité de participer à la production des

informations et à la conception d’un espace public différent, “virtuel” et

inaccessible à la colonisation du régime. Un rôle de communication qui

permet de nouveaux rassemblements difficiles à disperser, sans compter son

importance dans la construction d’une mémoire de la révolution et la

création d’un journal dans lequel l’histoire est quotidiennement consignée.

Outre les archives visuelles, les témoignages écrits se multiplient, rédigés

par un grand nombre de participants directs au mouvement. En protégeant

la mémoire collective contre la confiscation et l’oubli, la documentation

photographique a également assuré une grande victoire dans la bataille

médiatique.

Le régime syrien ne dispose pas de la moindre crédibilité ni du

dynamisme qui caractérisent la couverture médiatique de la révolution, peu

coûteuse financièrement mais dont le coût humain est très élevé. En soi,

cela a fondé une supériorité morale : ceux qui sacrifient leurs vies ne sont

pas comparables à ceux que les Égyptiens appellent le “parti du canapé”,

qui suivent le cours de la révolution assis en face de leurs écrans, ni aux

chabbîha des médias ou aux idéologues qui vénèrent le régime et lui

cherchent des justifications, ni évidemment à ses grands ou petits tueurs.

Le courage et les sacrifices des révolutionnaires constituent une épreuve

nationale fondatrice, une expérience qui rénovera le pays en profondeur. Un

régime qui mène une guerre contre les populations qu’il gouverne ne

réussira jamais à en mener une contre leur mémoire. Même s’il peut les

réprimer par la force, ce n’est qu’une séquence d’un long conflit dans lequel

les Syriens auront acquis une expérience exceptionnelle, des bases sur

lesquelles ils s’appuieront dans leur lutte pour leur libération.



3

Aujourd’hui, il existe deux forces en Syrie : le régime et le soulèvement

populaire, que j’appelle l’“intifada”.

La première possède les armes, l’argent et la peur mais est dépourvue de

tout sens. La deuxième possède le défi et le goût de la liberté. L’intifada est

l’incarnation de l’altruisme extrême : le sacrifice. Le régime est

l’incarnation de l’égoïsme extrême qui pourrait mener à la destruction du

pays pour faire survivre une clique médiocre aux plans intellectuel,

politique et éthique. L’intifada est une révolte morale et politique, elle

produit la plus grande rupture dans l’histoire contemporaine de la Syrie

depuis l’indépendance. Le régime, lui, est en guerre contre la société

syrienne ; pour qu’il survive, il faut que la société soit malade, divisée et

dépourvue de confiance en elle-même.

L’intifada nomme, le régime anéantit les noms. Ce dernier impose à tout

le pays un seul et unique nom, Al-Assad. Les rues sont à son nom, les

places, le plus grand lac du pays, l’hôpital de Damas, la bibliothèque

nationale et la Syrie elle-même sont à son nom. La révolution nomme ou

plutôt ressuscite les lieux : Deraa (Jasem, Nawa, Dael, Inkhel) ; Damas

(Kanaker, Douma, Harasta, Midan, Barzeh, Rukin Eldin, Mouaddamiyé,

Al-Tall, Kisweh, Qatana, Jdaydet-‘Artouz) ; Homs (Bab al-Sibaa, Bab

Dreb, Al-Waer, Al-Rastan, Talbisa, Qusayr) ; Hama (Al-Hader, Al-Souq, la

place Al-Assi, Salamieh) ; Idleb (Ma’arrat al-Nu’man, Jisr al-Shughour,

Binnech, Khirbet al-Joz, Jabal al-Zawiya) ; Alep (l’université, Sayf al-

Dawla, Saladin, Al-Sakhour, Ein Arab, Tal Rifaat, Manbej, Al-Bab) ;

Hasakeh (Qamishli, Ras al-‘Ayn, Dirbasieh) ; Lattaquié (Al-Slaybeh, le

camp palestinien Al-Raml, Al-Kantouri, Jableh) ; Tartous (Banyas, Al-

Bayda) ; Raqqa (Tabqa) ; Deir ez-Zor (Mayadin, Al-Boukamal, Al-

Quryeh)…

Elle baptise les jours, notamment les vendredis : “vendredi Saint”, par

allusion au vendredi qui a précédé Pâques, vendredi Azadi (“liberté” en



kurde), vendredi de Saleh al-‘Ali (un résistant alaouite au mandat français

en Syrie), vendredi “Dégage !”. Elle libère le nom du pays. Dorénavant la

Syrie n’est plus la Syrie d’Al-Assad ou du Baath.

En nommant et en ressuscitant les noms, l’intifada se fait créatrice de

subjectivités, d’initiatives et d’actions libres, alors que le régime a tout fait

pour réduire la Syrie et les Syriens à des objets soumis à une seule et unique

subjectivité libre : Al-Assad.

L’intifada dévoile la richesse longtemps occultée de la Syrie, sa richesse

sociale, culturelle et politique, la richesse de ses enfants dont les traits ont

été effacés. Elle leur donne la parole : ils crient, protestent, se moquent,

chantent et reprennent l’espace public ou plutôt le libèrent d’une occupation

quasi totalitaire.

À travers l’acte de nommer, les Syriens regagnent la maîtrise de leurs

propres vies et leur environnement ; ils relatent leurs histoires et restaurent

leur langue en exprimant des émotions vives et extrêmes.

4

La politique de Bachar al-Assad, celle de la “modernisation et du

développement”, se base essentiellement sur le renouvellement des outils et

des appareils (nouvelles voitures, centres commerciaux, hôtels et restaurant

luxueux, banques, écoles et universités privées pour l’élite du pays), mais

sans contenu humain ou politique d’intérêt général. Rien en matière de

droits politiques, de libertés publiques, de solidarité sociale, de culture.

Bien au contraire, la solidarité sociale et nationale entre les Syriens s’est

gravement délitée. Les dimensions émancipatrices de la culture se sont

effacées en faveur des idéologies sectaires et fanatiques, portées de surcroît

par des intellectuels réputés.

Cette combinaison entre un régime politique suranné et inhumain d’un

côté et une vitrine matérielle brillante de l’autre est la marque de fabrique

du système en place. Cela fait de lui plus qu’un régime politique

autoritaire : il s’agit d’un système social, politique et intellectuel basé sur la



discrimination presque raciale par le monopole du pouvoir et de la richesse

nationale. Ce monopole est une des raisons majeures de la protestation

populaire et explique pourquoi celle-ci a débuté dans les régions

périphériques et rurales du pays et les banlieues. La libéralisation

économique qui a eu lieu il y a quelques années a engendré un modèle de

développement favorable aux grandes villes au détriment de la province,

aux centres au détriment des quartiers “périphériques” et à de nouvelles

banlieues riches au détriment des anciennes banlieues populaires, vers

lesquelles on a expulsé la population déclassée, qui a subi les conséquences

désastreuses de ce “développement” libéral autoritaire.

Marginalisées, ces zones ont vu grimper le taux de chômage en raison du

changement de la nature de l’offre (utilisation des nouvelles technologies,

langues étrangères). Cela s’ajoute au recul du rôle social de l’État et à la

transformation de ses représentants locaux en notables fortunés et arrogants,

gouvernant la population tels des émissaires étrangers n’ayant ni respect ni

sympathie à son égard. Le cousin germain du président, ‘Atef Najib, qui

avait arrêté puis torturé les enfants de Deraa juste avant le déclenchement

de l’intifada, puis suggéré à leurs pères que ses hommes en fassent de

nouveaux à leurs épouses s’ils étaient impuissants, est l’exemple type de

l’homme de pouvoir brutal, inhumain et bénéficiant d’une impunité

absolue.

Certains intellectuels ont contribué à entretenir cette situation en

défendant une approche autoritaire de la laïcité qui se contente de réduire le

rôle de la religion dans la vie publique sans se prononcer sur le système

politique et les élites qui en tirent profit. Cette approche aristocratique et

mensongère de la laïcité a justifié la conduite brutale et méprisante du

pouvoir à l’égard des classes populaires et la suppression des garde-fous

éthiques et intellectuels censés protéger la vie de la majorité. Sans compter

la dérive vers un culturalisme quasi raciste (le racisme étant une idéologie

de classe et non d’identité, pour reprendre Benedict Anderson). Certes,

‘Atef Najib n’est pas un lecteur assidu d’Adonis, Georges Tarabichi ou Aziz

al-Azmeh. Néanmoins, ces auteurs ont involontairement contribué à lever

les barrières symboliques, morales et intellectuelles qui auraient pu

empêcher l’émergence d’ogres de son espèce.



Au final, on peut dire que la révolution syrienne a éclaté contre une

modernisation économique libérale privilégiant les riches, contre une

modernité sans contenu émancipateur, se limitant au secteur bancaire, aux

universités privées et aux voitures de luxe. C’est une révolution contre un

régime qui a fait de “modernisation et développement” une doctrine

masquant la relation privilégiée et illégitime entre le pouvoir et l’argent.

C’est une révolution contre les riches qui ont pillé le pays du temps du

socialisme baathiste avant de devenir les seigneurs de l’économie libérale.

Et contre les idéologues qui ont fait de la “modernité” une nouvelle

religion…

5

Le caractère traditionnel du principal milieu social de la révolution pose une

question d’ordre politique et idéologique sur la relation entre cette base

sociale et la démocratie.

Dans la “Syrie d’Al-Assad”, ce milieu subit une persécution politique,

une spoliation culturelle et une exploitation économique. Cela en fait un

prolétariat qui a très peu à perdre dans une révolution et beaucoup à gagner.

Sa participation massive et courageuse au soulèvement le réhabilite

culturellement et le libère politiquement, ce qui rééquilibrerait dans une

certaine mesure le rapport de force social et économique.

En réalité, ce qui est qualifié de “traditionnel” est le produit d’une

exclusion de la vie publique et de la dégradation des conditions de vie, avec

un penchant local systématique pour une plus grande autonomie. Il n’y a

rien de traditionnel dans ce “traditionalisme” qu’il faut placer dans son

contexte politique, semblable par ses effets au colonialisme. Ce milieu était

en train de changer jusqu’aux années 1970, lorsque le déclin des conditions

économiques, l’effondrement de l’enseignement public et l’isolement

politique l’ont figé dans le sous-développement et l’exclusion.

Contrairement à ce que propage une certaine culture politique

“moderniste”, plus les milieux locaux se renforcent et plus ils constituent un



rempart contre la tyrannie et un soutien potentiel à la démocratie. Une plus

large autonomie et une décentralisation seraient souhaitables sur le plan du

développement administratif et politique. Le centralisme excessif

constituait un frein à l’évolution, une source de paupérisation sociale et

culturelle et une assise pour la dictature.

6

Comment dès lors ne pas comprendre que la révolution ait pu constituer une

expérience de réinvention de soi pour des centaines de milliers de Syriens

issus des milieux “traditionnels”, ces territoires naturels de la révolution ?

La “tradition” est-elle compatible avec la réinvention de soi ? N’est-elle pas

un modèle idéal donné que l’on doit imiter et s’approprier ? Si l’on se pose

ces questions, c’est que nous nous attachons encore à une représentation

idéologique du “traditionnel”, lui opposant une modernité dépourvue de

toutes pratiques émancipatrices.

La révolution syrienne rassemble divers milieux locaux qui se révoltent

contre les privations et l’intrusion brutale des services de sécurité dans leurs

vies et réseaux de solidarité. Elle mobilise aussi des individus modernes,

éduqués et cultivés, des hommes et des femmes aspirant à la liberté et à

l’autonomie individuelle. Ce qui relie ces deux catégories est leur

attachement au travail comme moyen de subsistance, mais aussi comme

boussole morale dans leur vision du monde. Elles constituent ensemble la

société syrienne “publique”, par opposition à celle, “privée”, qui se définit

par le pouvoir, l’argent ou par une prétendue distinction culturelle et

intellectuelle.

La liberté que défendent et pour laquelle se sacrifient des jeunes,

croyants et non croyants, de la classe moyenne éduquée et de ses franges les

plus défavorisées, signifie pour eux la reconstruction du régime politique et

éthique autour de la valeur du travail. Une valeur radicalement opposée à

celles du pouvoir et de ses alliés…



Mais pourquoi réclamer la liberté en premier lieu et non la justice,

comme le suppose l’attachement au travail comme valeur éthique majeure ?

Cela est probablement dû au despotisme politique, qui a abaissé la valeur

matérielle et symbolique du travail, méprisé la société du travail et réduit

son poids politique. La primauté du mot d’ordre de “liberté” indique tout

simplement que l’on est convaincu que la justice dépend de l’élimination de

la tyrannie.

C’est probablement un pas vers la restructuration du système des valeurs

dans notre culture, plaçant la liberté au rang le plus élevé et en faisant un

préalable de la justice.

On constate par conséquent, en considérant les composantes de la

révolution dans leur diversité, que ce qui les distingue l’une de l’autre est

beaucoup moins important que ce qui les sépare des nouveaux féodaux, qui

possèdent, règnent et ne travaillent pas.

7

Est-il possible que l’évolution politique en Syrie dérive après les Assad vers

une “tyrannie de la majorité” ? Doit-on s’attendre à une tyrannie islamique

hostile aux minorités religieuses, principalement chrétiennes, ou à une

tyrannie sunnite opprimant les alaouites, les druzes, les ismaéliens et les

chiites ?

Cette crainte n’a pas de fondement dans l’histoire contemporaine de la

Syrie. Avant l’ère baathiste, la tendance générale était à la réduction des

disparités matérielles et politiques entre les différentes composantes de la

population et non à leur aggravation. Le Baath lui-même, y compris

l’emprise des Assad, n’aurait pas été possible sans cette évolution. Avant

leur marginalisation par le système totalitaire du parti unique, les partis

politiques actifs assuraient l’accessibilité de l’espace public à des individus

issus de tous les milieux religieux, confessionnels et ethniques. Les

courants nationalistes et communistes offraient à la société des alternatives

à ses divisions communautaires. Il est connu que le parti Baath comprenait



des chrétiens, des musulmans sunnites, alaouites et bien d’autres. Le parti

communiste a rassemblé, en plus des Arabes, des Kurdes, des Arméniens et

des juifs. Quand toutes ces structures ont été détruites, les gens n’avaient

plus comme recours que leurs références traditionnelles.

Ajoutons que cette destruction durant le long règne de Hafez al-Assad

s’est accompagnée de l’assujettissement de l’armée, dont le caractère

national a totalement disparu, ainsi que des universités et des syndicats, qui

ont perdu toute autonomie.

Ceux qui connaissent la société syrienne savent très bien qu’on peut

définir les musulmans sunnites uniquement par défaut. Rien ne les unit à

part le fait qu’ils ne sont ni chrétiens ni alaouites ni druzes ni ismaélites ni

chiites. Cela ne plaît guère aux islamistes, qui cherchent à se faire les

représentants naturels des sunnites, ni à d’autres fanatiques de toute

confession qui ne se distinguent en rien des islamistes.

La seule question pertinente est donc la suivante : qu’est-ce qui justifie

que la mise en garde contre la tyrannie de la majorité prévale sur la

dénonciation d’une tyrannie effective qui dure depuis des décennies ? C’est

probablement le dogme du modernisme qui identifie la modernité à

l’Occident et qui a hérité de l’hostilité “occidentale” classique (judéo-

chrétienne et libérale démocrate laïque) à l’égard de l’islam. L’intérêt

excessif porté aux minorités, et aux seules minorités, n’a pas d’autres

raisons.

Résister à toute éventuelle islamisation de nos révolutions actuelles et à

toute islamisation de nos sociétés post-révolutionnaires serait plus aisé si

l’on dissociait cette contestation de toute hostilité vis-à-vis de l’islam en

tant que tel. Il n’y a rien de démocratique ou de libérateur dans cette

hostilité. Au contraire, elle est foncièrement rétrograde et raciste. Un

véritable démocrate laïque ne peut logiquement pas être partisan de ce

courant essentialiste qui s’est développé en force dans les années qui ont

suivi le 11 septembre 2001.

8



Est-il possible que le dernier mot en Syrie de l’après-Baath revienne à

l’islam politique ? En Tunisie, les islamistes de la mouvance des Frères

musulmans sont plus forts que jamais depuis l’indépendance, il y a soixante

ans. En Égypte, ils ont l’ambition de gouverner. Rien ne laisse supposer

qu’ils ne seront pas dans la même disposition en Syrie. Mais cela n’est pas

nouveau, et n’est pas plus grave que les dictatures personnelles ou

familiales.

Il n’est sans doute pas facile d’intégrer les islamistes dans un système

politique démocratique, mais chaque fois qu’ils ont été exclus de la vie

politique les conséquences ont été catastrophiques, et là où ils ont été

persécutés (l’Égypte, la Tunisie, la Syrie et la Libye), nombre de militants

appartenant à d’autres courants politiques ont subi le même sort. Le fait est

que le despotisme, en réprimant toutes les forces politiques qui le contestent

pacifiquement, engendre lui-même des islamistes fanatiques qui lui

disputent le pouvoir et cherchent à imposer à la majorité de la population

leurs aberrations religieuses, morales et culturelles.

L’apparition légitime des islamistes sur la scène sociale et politique dans

nos sociétés en mouvement pourrait exacerber les conflits politiques et

idéologiques. Elle devrait cependant inciter les opposants à l’éventuelle

tyrannie des islamistes à marier démocratie et laïcité. La dissociation de ces

deux valeurs durant la dernière génération avait disqualifié la démocratie,

corrompu la laïcité et servi les juntes au pouvoir.

9

Qu’attendons-nous de la révolution syrienne ?

La réponse à cette question est importante afin d’éviter l’excès

d’optimisme et, par la suite, d’amères déceptions. Croire qu’une démocratie

stable pourrait s’instaurer dès les premières années qui suivront le

changement politique serait d’un optimisme exagéré. L’essentiel est de

créer les conditions favorables à des réformes qui répondraient

progressivement aux aspirations des Syriens. La Syrie de l’après-Baath doit



relever des défis colossaux : reconstruire l’État et la société, et réconcilier

les Syriens entre eux en se basant sur le principe de citoyenneté. La Syrie

sera sur la bonne voie quand elle parviendra à se maintenir comme État-

nation, à inventer des mécanismes et des processus d’auto-changement et à

rompre avec le régime de la guerre intestine permanente.

Une fois la victoire acquise, il sera urgent de réformer l’enseignement, la

justice, l’administration, et de refonder le système politique sur de

nouvelles bases. On devra restructurer l’appareil sécuritaire, repenser les

médias et reconstruire l’armée pour qu’elle ne soit plus l’armée d’un parti

mais de la nation.

Du déblayage des ruines laissées par le Baath jusqu’à la construction du

pays sur des bases saines, une très lourde charge pèse sur les épaules de la

jeunesse. Cette génération qui avance à grands pas en payant le prix

exorbitant de sa réappropriation de la politique, et de la vie.



 
LES CHABBÎHA ET LEUR ÉTAT

 

Damas, septembre 2011

 
Le mot chabbîha est entré dans l’usage commun depuis que ceux qu’il

désignait ont occupé les rues syriennes comme des démons, effrayants,

haineux, assassins, rivalisant d’obscénité. Il était jusqu’alors inconnu hors

de la Syrie et peu connu en Syrie même. Très vite, il fut intégré dans la

famille des mots apparentés pour qualifier les nervis du régime, au moment

où les jeunes opposants s’étaient nommés par dérision les “infiltrés
6
”.

La signification de chabbîha s’est ensuite élargie à toute forme de soutien

au régime ou de trahison de l’éthique révolutionnaire ou civique.

L’écrivaine syro-britannique Rana Kabbani a utilisé pour la première fois

l’expression “chabbîha de la plume” pour qualifier certains écrivains

occidentaux pro-régime, tandis que Bernard-Henri Lévy a reçu le titre de

“chabbîh de la philosophie” ! Plus tard, on a dénommé “chabbîha de la

révolution” ceux qui se disaient partisans de la révolution sans cesser d’être

hypocrites ou hargneux.

L’origine du mot n’est pas claire : serait-il dérivé de ashbâh, qui signifie

“fantômes”, du fait que les chabbîha sont des hors-la-loi et agissent dans

l’ombre, aux sens propre et figuré, et qu’ils apparaissent et disparaissent

furtivement ? Ou alors fait-il référence aux véhicules Mercedes “Fantôme”,

non identifiables car dépourvus de plaques d’immatriculation, appréciés et

utilisés par les plus grands chabbîha ? Sinon peut-être à la “reconduite des

prérogatives, leur élargissement et leur expansion
7
”, comme quand un

prisonnier est plaqué debout contre une planche, les bras ouverts, puis

“rallongé” de force…



1

Il est probable que le terme chabbîha est entré dans le langage parlé syrien

durant la seconde moitié des années 1970, à la suite de l’intervention

syrienne au Liban en 1976, en raison de la contrebande qui s’était

développée entre la Syrie, au système économique verrouillé, et son voisin

laxiste. Son usage se répandit davantage durant la crise nationale majeure

des années 1980. Depuis lors, et jusqu’à la mi-mars 2011, date du

déclenchement de la révolution syrienne, la dénomination s’est circonscrite

à de jeunes hommes de la région littorale, alaouites de naissance, dont les

chefs appartenaient à la dynastie des Assad, et plus tard aussi à des familles

alliées, telles que les Dib ou les Makhlouf (les cousins maternels des

enfants de Bachar al-Assad). Ils étaient impliqués dans la contrebande

d’électroménager, de tabac, de drogue, d’alcool, de vestiges archéologiques,

etc., et pratiquaient le racket. Ils étaient connus pour leur cruauté, leur

rudesse et leur subordination aveugle à leurs supérieurs, qu’ils appelaient

mu’allem
8
 (maître) ou “oncle

9
”. En cela ils étaient proches des organisations

de la Mafia. Ils étaient évidemment connus des institutions du

gouvernement central, qui fermaient les yeux sur leurs pratiques, ainsi que

des autorités locales, qui leur garantissaient une totale impunité. Elles

n’osaient même pas se défendre en cas de conflit d’intérêts
10

.

Dans les années 1980, les chabbîha de la ville côtière de Lattaquié

agissaient en toute impunité. Ils s’amusaient, par exemple, à forcer les

clients d’un café à se jeter à plat ventre sous les tables, une scène dont a été

témoin et victime le regretté philosophe Elias Morkos (1928-1991). Ils ont

un jour froidement abattu un jeune homme qui ripostait aux humiliations

d’un chabbîh
11

. Ils extorquaient les biens des citoyens sous la menace,

arbitraient des conflits et tranchaient naturellement en faveur du plus

offrant. Le viol des jolies jeunes filles était l’une des spécialités de leurs

chefs
12

.



Parmi les victimes des chabbîha, il y avait de nombreux alaouites. On

raconte qu’au début des années 1990, une jeune femme nommée Hala Akel

a été enlevée, violée, tuée puis jetée devant le domicile de sa famille. Dans

la même période, le professeur d’université Samir Ghafar a été assassiné car

il refusait de donner “un petit coup de pouce” à une étudiante proche d’un

grand chabbîh. Comme les chabbîha vivaient dans des quartiers alaouites et

mixtes, leurs premières victimes étaient leurs voisins. Par exemple, le grand

chabbîh Abi Ramah ridiculisait les habitants de son quartier à Lattaquié en

fermant son accès pour en faire une aire de jeux pour ses enfants et y

dresser une tente pour recevoir ses acolytes
13

.

2

Le trait premier du phénomène des chabbîha est leur proximité avec les

services de sécurité du régime. Cela est d’abord dû à la consanguinité entre

leurs chefs et le président lui-même, d’ailleurs nommé “maître”, ensuite à

leurs agissements similaires en matière de taballi (calomnie) et de salbata

(exaction)
14

. Ce dernier mot renvoie à une pratique du pouvoir dans la

“Syrie d’Al-Assad” faite de salb (pillage), de labt (piétinement) et de

tasallot (asservissement). Quant au taballi, il s’agit de l’accusation

mensongère d’avoir insulté le président ou dénoncé le confessionnalisme
15

.

À partir de la deuxième moitié des années 1970 et durant toute une

décennie, les Brigades de la défense étaient en fait une milice de hors-la-loi

financée par l’argent public. Jusqu’en 1985, leur chef, Rifaat al-Assad (le

frère de Hafez), était un chabbîh au plein sens du terme. Un homme

vulgaire, grossier, violent, cupide et débauché dont la cruauté et la

corruption étaient sans limites. Il détenait en grande partie le monopole de

la contrebande des antiquités. C’était un homme impulsif, contrairement à

son frère, calculateur et patient. Rifaat a été l’acteur principal du massacre

de Hama en 1982, et deux ans plus tôt de celui de la prison de Palmyre.

Quant à Hafez, il “excellait” en tout. La preuve en était la torture sauvage



des prisonniers politiques islamistes durant une vingtaine d’années, dans la

prison de Palmyre.

Du moment où la priorité ultime du régime était sa pérennisation, la

suspicion et la méfiance vis-à-vis de tout le monde étaient un dogme des

services de renseignement. À cela s’ajoute le récit de victimisation répandu

dans les milieux alaouites, d’où est issue la majorité des chefs du

renseignement et de la sécurité. Ces derniers sont haineux et revanchards

vis-à-vis des opposants, y compris alaouites, et de la société dans son

ensemble. En période de tensions, il n’est pas surprenant qu’ils se

comportent comme des chabbîha. Les Syriens et ceux qui s’intéressent à

eux ont eu à regarder des vidéos montrant des groupuscules sécuritaires en

train de mener des expéditions punitives de type colonial ou rappelant celles

des milices confessionnelles durant les guerres libanaise et irakienne. La

scène filmée au village Al-Bayda est la plus célèbre
16

 mais il y en a d’autres

qui montrent des chabbîha armés vêtus de l’uniforme militaire forcer un

homme à scander : “Il n’y a d’autre dieu que Bachar
17

 !”, ou en enterrer un

autre vivant alors qu’il s’entêtait à crier : “Il n’y a d’autre dieu que Dieu
18

 !”

Dans la perception des chabbîha se mêlent quatre éléments

caractéristiques. Le premier est la consanguinité avec les dirigeants, le

deuxième l’hostilité à l’égard de la société qui prédispose les chabbîha à

sévir avec une extrême violence, organisée ou non. Cette hostilité provient

de vieux griefs contre l’ordre social, répandus dans les catégories

marginalisées et chez les minorités – qui auraient pu avoir un contenu

démocratique mais qui se sont transformés durant l’ère Assad en une

pulsion agressive, conservatrice, au service du despotisme. La troisième

caractéristique des chabbîha est l’allégeance personnelle à leurs chefs, ce

qui assure leur cohésion, et la quatrième, l’intérêt financier, car la majorité

des chabbîha sont impliqués dans des opérations de contrebande
19

. On

disait couramment que la passion des chabbîha pour les Mercedes

“Fantôme” s’expliquait par le coffre spacieux de ces voitures pouvant

contenir une quantité importante de marchandises ! Et on savait qu’elles

étaient volées au Liban et qu’elles étaient, malgré leur fabrication récente,

dans un piteux état en raison du mauvais traitement qui leur était infligé par

les chabbîha.



Les grands chabbîha usent de la force pour accaparer des privilèges ou

des “fiefs” générateurs de gros revenus : les ports par exemple. Rifaat al-

Assad possédait un port privé à Lattaquié, qui n’a été fermé qu’en 1984 à la

suite du différend apparu entre lui et son frère. Tandis que leurs chefs

jouissent de fortunes colossales, les chabbîha ont des revenus limités et

manquent de qualifications leur permettant de vivre autrement que par des

pratiques mafieuses. Il est probable que la raison du faible degré de

développement de la zone littorale est d’avoir considéré ses habitants, en

particulier les alaouites, comme un vivier de gros bras peu qualifiés et prêts

à la défendre jusqu’au bout. C’est une véritable “force de pouvoir” (par

référence à l’expression “force de travail”) disponible à bon marché. Le

chabbîh type est quelqu’un de très peu éduqué, provenant d’un milieu

social marginalisé et pauvre. Il est le plus souvent robuste, musclé, le crâne

rasé, barbu et de noir vêtu
20

. Mais de nos jours, avec l’extension du

phénomène des chabbîha, il n’y a plus de signes aussi marquants, sinon le

port d’armes à feu et autres matraques électriques.

Le confessionnalisme est sans doute un moyen politique approprié dont

se sert le régime pour mobiliser ses partisans sans qu’ils aient

nécessairement un intérêt matériel direct à le soutenir. C’est précisément ce

qui en fait un phénomène dangereux et irrationnel. Les pauvres et les

démunis deviennent des nervis féroces au service des nantis qui les

méprisent.

Mais le confessionnalisme n’est qu’un élément parmi d’autres qui

facilitent la dépendance personnelle. Plus tard, le phénomène des chabbîha

s’est répandu hors de son berceau originel pour toucher tout un monde de

favoritisme et de clientélisme.

3

Les chabbîha sont d’une loyauté sans faille à l’égard du président et du

régime. Ce dernier n’est jamais entré en conflit avec eux sauf dans de très

rares circonstances, par exemple lorsque Bassel al-Assad, le fils aîné de



l’ancien président, a mené une campagne contre certains d’entre eux dans

les années 1990. Il était alors le successeur désigné de son père et devait

faire preuve d’autorité. Certains ont été arrêtés et leurs chefs sommés

d’avoir un peu de retenue dans leurs relations avec la société. Il n’en reste

pas moins que le régime n’a jamais éradiqué ce phénomène ni manifesté

une quelconque volonté d’y parvenir, même s’il y eut parfois des conflits

d’intérêts entre tel appareil du régime et les chabbîha. En 2006, le cousin

germain de Bachar, Namir al-Assad, et ses sbires ont été déplacés de la

prison de ‘Adra à celle de Saydnaya, mais ils agissaient en chabbîha à

l’égard des autres prisonniers sans que personne n’ose intervenir
21

.

Si les chabbîha se sont maintenus, ce n’est certes pas à cause de

l’impuissance du régime à les mater mais parce qu’ils lui ressemblent et lui

sont structurellement liés. Ils sont l’autre visage, l’inconscient sombre du

régime, dans sa brutalité, sa violence aveugle et scabreuse. C’est la cruauté,

les liens de parenté et le despotisme entremêlés.

Cet inconscient politique s’est révélé avec force lors de l’essor de la

révolution et la régression manifeste de l’idéologie proclamée du régime,

nationaliste arabe et socialiste, mais aussi la remontée en surface de ses

instincts criminels profonds. Il est alors apparu que les chabbîha étaient une

armée de réserve, disposée à tout moment, pour de faibles gains et avec

beaucoup d’ardeur, à le défendre quand il est menacé
22

.

L’État avait intégré le tachbîh (comportement des chabbîha) comme un

élément de sa structure, en particulier au sein des services de sécurité qui le

pratiquaient en tant que violence organisée et légale. Mais il est difficile de

qualifier cette violence de violence d’État, ou de considérer la prison de

Palmyre comme une prison “classique”. En réalité, les services de sécurité

sont davantage une armée d’occupation. Avec un dédain à la limite du

racisme, ils paralysent la société et rendent impossible tout mouvement de

contestation, sauf quand il prend la forme d’une révolution telle que celle

que nous vivons aujourd’hui. Avec sa férocité barbare, son opacité et son

arbitraire, la prison de Palmyre a été une usine à fabriquer de la terreur

nationale deux décennies durant.

Dans son livre Haywanat al-insân (L’Animalisation de l’humain), le

regretté Mamdouh ‘Udwan souligne le lien organique entre les chabbîha et



le régime à travers cette anecdote : Un homme dans son véhicule rouge

attendait à un carrefour que le feu passe au vert. Le moment venu, il

démarre, tandis qu’arrive en trombe un homme à moto grillant le feu rouge

du croisement. La collision a été évitée de justesse. Alors que le chabbîh

était en infraction, il se précipite en hurlant et insulte le chauffeur, et lorsque

ce dernier lui explique qu’il est passé au vert et que, selon l’expression

courante, “la voie lui appartenait”, le chabbîh réplique tout de go en lui

assénant un coup de poing au visage : “Ah bon ! La voie t’appartient ? Tu

ne sais pas que tout le pays nous appartient ?” Le “nous” renvoyait à la fois

au pouvoir et à la communauté (alaouite). Ce genre d’incidents humiliants

était courant dans les années 1980, au point que l’accent alaouite était

devenu une menace terrifiante. Il arrivait que des non-alaouites en fissent

usage pour en tirer un quelconque bénéfice.

Un des traits marquants des chabbîha est leur langage obscène et le

plaisir manifeste qu’ils éprouvent à insulter leurs victimes avec les mots les

plus grossiers. Cette violence verbale est d’ailleurs une spécificité des

services de sécurité assadiens, en particulier dans la prison de la terreur, à

Palmyre. Les geôliers étaient au comble du bonheur quand ils nous

interrogeaient sur la couleur du sexe de nos mères.

Certains geôliers simulaient verbalement des actes sexuels avec la sœur

de l’un des nôtres, qui était supposée être calée contre l’épaule de celui-ci,

témoin consentant de la scène. Le but ultime de ce genre de violation

extrême de la dignité humaine était de marquer la distance infranchissable

entre les gouvernants et les gouvernés. C’est précisément la raison pour

laquelle la revendication de la karâma (dignité), mot tant scandé dans les

manifestations, a été primordiale dès le déclenchement de la révolution.

4

La notion de chabbîha s’est largement étendue au cours de la révolution

pour englober les milices qui ne sont pas officiellement affiliées au régime

mais qu’il utilise néanmoins pour contrer la contestation aux quatre coins



du pays. Cela a coupé le mot de son lieu d’origine et de ses liens de

parenté ! À Alep, les chabbîha proviennent de familles locales, dont la plus

connue est la famille Berri. Son implication dans tout genre de trafic :

drogue, armes, etc., est notoire. Elle entretient une relation très étroite avec

le régime en dépit de quelques frictions de temps à autre avec

l’administration ou la police. Cette famille règne presque exclusivement sur

les quartiers périphériques. Elle se comporte avec ce qu’il faut de

“responsabilité” en choyant les représentants locaux du pouvoir.

En revanche, ceux que les chaînes arabes par satellite appellent chabbîha

sont d’un autre genre. Il s’agit plutôt de hors-la-loi ou de repris de justice

qui ont tissé des liens avec des officiers du renseignement et de la police,

leur offrant une part de leurs gains dans la contrebande et la prostitution et

bénéficiant en retour de leur protection. Cela n’empêche nullement de

temps à autre des arrestations et des règlements de compte, ciblant le plus

souvent les jeunes débutants, tandis que les gros bonnets jouissent

généralement de l’immunité sauf dans les cas d’extrême nécessité, quand il

faut en sacrifier un pour en sauver d’autres, plus haut placés.

Le phénomène d’origine des chabbîha et celui de ses versions plus

récentes ont ceci en commun qu’ils se caractérisent par la force des liens, la

dépendance personnelle, la famille élargie et la tribu. Cela les rapproche

également des réseaux du crime organisé actifs dans le trafic de drogue et la

contrebande. Il se dit qu’à Alep, leurs noyaux durs seraient des grandes

familles vivant en périphérie, échappant quasiment à l’autorité de l’État. Et

quand bien même ce ne serait pas le cas, ces réseaux manifestent une totale

allégeance au “maître”, à l’image des réseaux de la mafia italienne. C’est

également ce qui, d’une certaine façon, les rapproche des appareils

sécuritaires dont les dirigeants veillent au puissant lien de dépendance de

leurs subordonnés. En outre, ils rejoignent les réseaux confessionnels dans

la pratique du favoritisme interne
23

 basé sur des liens de parenté réels ou

fictifs. Enfin, ils sont proches avant tout du régime, qui est fondé sur la

dépendance et l’allégeance au président. Celui-ci était décrit vers la seconde

moitié des années 1980 comme le “Père-guide”, qui attendait de ses

vassaux qu’ils manifestent à son égard ce que montrent des enfants vis-à-vis

de leur père. C’est probablement la convergence structurelle de ces



phénomènes qui les articule si bien ensemble ou les intègre dans le monde

social et politique même.

Toutefois, de la même façon que le régime possède un noyau dur qui est

sa politique sécuritaire, les chabbîha se sont constitués autour de ce

mélange de violence et de confessionnalisme
24

 incarné par l’inconscient du

régime comme évoqué plus haut. Le destin des deux noyaux est beaucoup

plus lié que celui du “régime” avec l’“État”, d’un côté, et encore plus entre

les chabbîha d’origine et le phénomène qui s’est répandu après la

révolution, de l’autre. Si le régime venait à chuter, il est fort probable que

son noyau dur se transforme en chabbîha. En d’autres termes, la violence

du régime se dépouillerait de son fin revêtement officiel pour apparaître

sous son vrai jour, chaotique et arbitraire. Ce serait la disparition de la

frontière qui séparait jusqu’à présent les services de sécurité des chabbîha.

5

Est-ce que la majorité des chabbîha alaouites serait prête à défendre le

régime jusqu’au dernier souffle ? A priori, leur disposition à le faire serait

supérieure à celle de non-alaouites en raison de leur affiliation

confessionnelle. Ce qui ferait d’eux les premiers volontaires. Toutefois,

cette mobilisation dépend aussi d’un facteur économique “pragmatique”.

Nombreux sont ceux qui s’acharnent à préserver le régime, non parce qu’ils

s’identifient à lui davantage que d’autres, mais parce que sa sauvegarde est

gratifiante à peu de frais. On dit que les chabbîha toucheraient

entre 7 000 et 10 000 livres syriennes pour travailler le vendredi et au

moins 2000 livres les autres jours de la semaine
25

. Compte tenu de la

réduction du coût du travail en raison du caractère pacifique de la

révolution
26

, les choses peuvent changer si les revenus des chabbîha

baissent et que les risques augmentent. Il est très probable que beaucoup

d’entre eux se retrouveraient au chômage
27

. On dit que les chabbîha

s’étaient en effet mis en grève en juillet 2011 pour cause de diminution de

leur rémunération. Certains sont même retournés dans leurs villes et



villages d’origine sur le littoral
28

. Ce qui nous autorise à considérer la

majorité des chabbîha comme un “prolétariat” de la répression qui vend sa

force aux “capitalistes” du pouvoir.

Certaines informations indiquent que le pillage des propriétés privées

dans les foyers de la révolution relève de l’autofinancement des chabbîha,

orchestré par un régime en mal de ressources. Selon un important rapport

publié en octobre par les “comités locaux de coordination” (la source

d’information la plus fiable concernant la révolution), les milices des

chabbîha à Tall Kalakh s’adonnaient systématiquement au “pillage et au vol

des biens des citoyens, tels que les bijoux
29

”. Quant à Rastan, le rapport

indique que les chabbîha et les services de sécurité y ont pillé des magasins

vendant toutes sortes de biens, y compris du matériel très coûteux qu’ils ont

chargé dans leurs camions
30

. Les biens des citoyens volés sont considérés

par ces chabbîha comme butin de guerre. On entend aussi beaucoup parler

d’arrestations arbitraires dans d’autres régions, en particulier à Idlib, en vue

de soutirer des rançons
31

.

6

On constate dans ce qui précède, même s’il reste encore à faire une enquête

de terrain, que le tachbîh est une tendance inhérente à la structure du

régime. Elle refait surface chaque fois qu’il traverse une crise existentielle.

Nous l’avons vu clairement dans les années 1980 quand le pouvoir

pratiquait le tachbîh dans tout le pays. Ce phénomène a perduré et prospéré

à Lattaquié et s’est développé dans une moindre mesure à travers la Syrie.

On pourrait ainsi dire que les chabbîha sont le spectre accompagnant le

pouvoir assadien. Sa présence et son impact sont d’autant plus puissants

que l’on approche des véritables centres de pouvoir.

On constate en outre la corrélation directe entre les pratiques du pouvoir

et l’expansion des chabbîha. Chaque fois que le pouvoir se comporte en

chabbîh public apparaissent des chabbîha privés qui lui prêtent allégeance

en échange d’une liberté d’action et de certains privilèges : des facilités ici



et là, des passe-droits, un piston dans les études universitaires
32

, sans

compter les rétributions directes et les parts de butin, surtout pendant la

révolution.

Depuis le milieu des années 1990 jusqu’au début de la révolution, le

tachbîh public a décliné, mais seulement pour se mettre en veille, et n’a pas

manqué de réapparaître instantanément avec la révolution.

Si le dernier mot dans l’affrontement actuel revenait au pouvoir, le

tachbîh serait aux commandes dans tout le pays. Nous serions témoins de

niveaux d’horreur et de discrimination qui dépasseraient sans doute ce que

le pays a connu dans les années 1980. Aucune sorte de “réforme” ne suivra

l’écrasement de la révolution. Ce régime est incapable de gouverner

autrement que par l’assujettissement de ceux qui abdiquent et

l’anéantissement de ceux qui se révoltent. En finir avec les chabbîha

nécessite impérativement de venir à bout de ce régime infâme.

C’est ce que résume parfaitement une banderole portée par des

manifestants de la commune de Talbisé, près de Homs, en août 2011 :

“Nous voulons un État séculier qui nous gouverne, et pas un État de

chabbîha qui nous tue !”

7

Si le tachbîh marque fortement le régime de Hafez al-Assad, il a en fait

apparu dès le début du règne du parti Baath, en 1963. Les baathistes se sont

en effet livrés dès leur premier coup d’État au tachbîh idéologique pour

compenser leur manque de légitimité populaire. De la surenchère à la

méfiance, des rumeurs aux fausses accusations de trahison, ils ont

délibérément provoqué un climat de paranoïa afin que les gouvernés

redoutent d’être considérés comme des conspirateurs et des traîtres.

Le tachbîh idéologique a été un facteur essentiel dans l’affaiblissement

de la pensée critique en Syrie. La surenchère n’est certes pas une invention

syrienne ou proprement baathiste. Elle est due à la fragilité des forces

sociales et à leur besoin pour se revigorer de dogmes infaillibles. Mais la



surenchère et ses dérivés ont été élevés en Syrie baathiste au rang d’une

politique d’État et ont provoqué un décalage sans précédent entre les

discours et la réalité. Cette surenchère, notamment dans la confrontation

avec Israël, a été à l’origine de la défaite tragique de juin 1967. Les

baathistes en ont usé et abusé dans leur approche de la question nationale

comme du socialisme, ce qui a déchiré la société syrienne, nui aux Libanais

et aux Palestiniens, et n’a pas peu contribué à la stagnation et à la régression

d’une des sociétés les plus avancées du monde arabe.

Le tachbîh idéologique a endommagé le langage politique arabe. Il y a

élevé le taux de mensonge et généralisé la disjonction entre signifiants et

signifiés. Il a du coup privé le public de l’outil principal capable d’exprimer

ses soucis et revendications. Il a imposé comme seule langue juste celle du

pouvoir, conçue avant tout pour déposséder les gouvernés de leur possibilité

de s’exprimer librement. C’est sans doute cette carence d’une langue pour

“dire” qui a conduit à l’engagement des corps dans une révolution. La

nouvelle opposition a enrôlé les corps dans le combat et les a forcément mis

en péril. À ce jour, il y aurait environ 5 000 corps détruits dans cet

affrontement
33

.

L’éloquence du verbe, reprenant assez souvent le vocabulaire du régime,

a été longtemps, pour l’opposition traditionnelle, le seul moyen de

contestation, et c’était sans doute l’une des raisons de notre impuissance. Ce

que la majorité des opposants a subi comme sévices corporels en prison a,

en quelque sorte, éloigné leurs corps de l’affrontement avec le pouvoir. De

notre génération il ne reste que des mots. Notre opposition est un

rassemblement de fantômes. Des âmes sorties de leurs corps, qui ne font

plus le poids face à la masse musculaire et aux innombrables et

assommantes langues du régime. Et, du fait de ce caractère fantomatique,

aucune personne issue de l’opposition traditionnelle n’a été tuée et très peu

ont été arrêtés
34

.

La confiscation de la langue commune incite la révolution à adopter une

langue et des mots d’ordre nouveaux, loin du jargon habituel et des clichés.

On ne peut pas se séparer du régime sans rompre avec sa langue et son

univers symbolique. Ceux qui attendent de la révolution syrienne des

positions se référant au “nationalisme arabe”, avec tout son vocabulaire



désuet, ne comprennent pas cela. Ils ne prennent pas en considération ces

deux points :

Le premier est que les slogans nationalistes du régime n’ont jamais été

que du tachbîh déconnecté de la réalité. Il a suffi d’ailleurs que la Ligue

arabe suspende la participation du régime à ses réunions pour que son

arabisme tant clamé vole en éclats. Ses chaînes de télévision qualifient

maintenant les membres de la Ligue d’“Arabes-Bédouins sous-développés”,

tandis que des baathistes vantent la grandeur de la “nation syrienne” qui n’a

rien à voir avec les Arabes, et que des loyalistes scandent dans les rues :

“Arabité, on t’emmerde !”

Le second point est que la révolution constitue un effort global de rupture

avec le régime, qui pourrait aboutir à une approche différente de tous les

problèmes. Je dirais même que c’est un impératif de fidélité à la révolution.

8

Le régime a également agi en chabbîh au plan régional, ou en baltagui,

selon l’usage égyptien. Ses partisans dans la région, en particulier au Liban,

sont de vrais chabbîha, violents, corrompus, qui ont contaminé de leur

tachbîh l’État et la politique libanais. Il s’agit d’une reproduction à

l’identique de leur modèle afin de leur garantir la même pérennité qu’en

Syrie. L’ancien haut-commissaire syrien au Liban, le terroriste Rustom

Ghazali, en est un agent actif, et c’est dans la pure tradition dénoncée par

Orwell qu’il est devenu le chef des forces antiterroristes en Syrie…

En matière de tachbîh, les nouveaux riches qui, à partir de 2005, ont fait

leurs choux gras de l’“économie sociale de marché” sont les dignes

descendants de ceux dont le système économique était fondé sur la

confiscation, le pillage, le travail forcé… Leur politique dite de

“développement et modernisation” n’est qu’un subterfuge moins brutal

pour atteindre les mêmes objectifs : accumuler des richesses énormes et

exercer un pouvoir total et éternel. Après la révolution, la génération des fils



n’a pas trouvé mieux que de revenir aux méthodes expérimentées par leurs

géniteurs
35

.

Ces nouveaux féodaux qui dominent l’économie syrienne ont fait fortune

en pratiquant le grand tachbîh, bien plus rémunérateur que celui dont vit la

majorité des chabbîha. Les petits sont des miliciens qui s’en prennent aux

opposants et tirent profit des services rendus au régime. Les grands, eux, se

servent de l’État pour amasser des milliards. Ce sont eux qui gouvernent la

Syrie et affrontent aujourd’hui la révolution avec une violence inouïe.

Au bout de huit mois, l’État des grands chabbîha ne s’est montré

aucunement disposé à renoncer à ses méthodes d’asservissement de la

population par la force. C’est un État qui ne négocie pas, ne fait pas de

politique et ne peut se réformer. Il est en ce sens un État khaldûnien,

condamné après l’apogée au déclin. Mais il ne durera probablement pas

aussi longtemps que les États d’Ibn Khaldûn, qui vivaient généralement

plus d’un siècle…

9

Qu’y a-t-il en commun entre toutes ces formes de tachbîh ? L’usage de la

violence brute pour régner sans partage à l’intérieur du pays et sur le plan

régional ? La surenchère idéologique déconnectée de la réalité et du

possible ? L’enrichissement illégal tiré de l’exercice du pouvoir ? La

séparation entre les fruits du travail et le travail, entre les mots et le sens,

entre les situations acquises et les compétences ? Le tachbîh est

foncièrement une négation du travail comme source de revenu, et de la

production comme source de richesse. C’est aussi un sabotage de la

politique en tant que production de représentation et régulateur de la

relation entre les intérêts privés et l’État.

Cela pose la question de la représentation en général. Celle des

gouvernés dans les instances politiques, du travail par des revenus, des

signifiés par des signifiants.



En conséquence, le tachbîh est un mode de production (qui ne produit

pas de richesses mais s’en empare), un régime politique (qui ne dirige pas

mais opprime), une signification (qui n’engendre pas de sens nouveau mais

vide la langue de sa substance). C’est une production sans travail et une

gouvernance sans représentativité.

Cela impose à la révolution syrienne de repenser le travail en tant que

fondement des valeurs morales et matérielles, la juste gestion des intérêts

sociaux en tant que base de légitimité, le réel en tant que laboratoire des

concepts et des idées. En d’autres termes, la révolution nous incite à

reconsidérer la production matérielle, morale et politique. Elle constitue un

immense projet de refondation à partir de ces trois types de production à la

fois.



 
LES RACINES SOCIALES ET CULTURELLES

DU FASCISME SYRIEN

 

Damas, avril 2012

 
À la mémoire de Hamza al-Khatib 

36

 

Nous devrons un jour explorer en profondeur les racines sociales et

culturelles de la violence fasciste du régime de Bachar al-Assad durant ces

treize derniers mois. Jusqu’à présent, il a massacré près de 12 000 Syriens

ordinaires, de pauvres et courageux travailleurs. Il a causé de terribles

destructions dans des dizaines de villes et de villages, déplacé plus d’un

million de personnes et poussé à l’exil vers les pays voisins une centaine de

milliers de Syriens. Cette barbarie s’est accompagnée d’une haine jamais

dissimulée des révolutionnaires et de leurs milieux sociaux.

J’examine dans cet article trois constructions sociales et culturelles qui

ont pu nourrir cette violence inouïe et la justifier, voire la rendre désirable.

Il s’agit de l’“arabité absolue”, c’est-à-dire la version baathiste du

nationalisme arabe, du confessionnalisme et de ce qui en découle pour les

formations sociales et politiques et idéologiques, enfin de la nouvelle

bourgeoisie, la classe qui s’est constituée sous le régime assadien (du temps

du père) et qui a occupé une position politique et idéologique importante

sous le fils.

J’espère ainsi ouvrir un débat sur ces questions, car les Syriens ont très

peu pensé leur pays, et ils l’ont encore moins représenté scientifiquement

que politiquement.

Je précise que j’entends par fascisme l’agression violente contre des gens

sans défense et le total mépris de leurs vies, libertés et dignité. C’est aussi le

recours du clan au pouvoir, riche et intouchable, qui justifie ses actes par la



primauté de “la patrie et sa sécurité”, à des expéditions punitives,

bombardant villages, quartiers urbains et banlieues. Il ne s’agit pas d’une

pensée fasciste structurée ou d’organisations sociales fascistes, mais plutôt

d’un mélange de violence sans limites et d’une “pensée” qui au mieux la

dénie, et au pire la justifie en jetant l’opprobre sur les gens ordinaires.

L’ARABITÉ ABSOLUE ET SON UNIVERS INTELLECTUEL

La première racine du fascisme syrien se trouve dans la version baathiste du

nationalisme arabe, ou ce que nous qualifions d’arabité absolue. Cette

idéologie considère la Syrie comme une entité arabe, tout comme les autres

pays qui constituent la “patrie arabe”. L’arabité de ces entités est une

essence, une donnée indiscutable, qu’il s’agisse des habitants, de la terre ou

de l’État.

La charte du parti Baath (d’avril 1947) stipule que “la patrie arabe est une

unité politique et sociale indivisible. Aucune entité arabe ne pourrait se

former et vivre sans les autres entités
37

”. Ce sont ces principes qui sont

enseignés dans les écoles syriennes.

Ce n’est donc pas une arabité historique ou contractuelle, et la Syrie n’est

pas un pays arabe parce que ses habitants sont devenus majoritairement

arabes à travers les siècles et que leur langue est l’arabe. Non, l’essence

arabe syrienne implique l’arabité de tous les habitants du pays. Tout, dans la

dénomination officielle est arabe syrien : l’armée, la télévision, l’hymne

national, etc. Les Syriens qui ne le sont pas doivent être arabisés de force ou

bien expulsés comme le précise la charte du Baath dans sa onzième clause :

“Seront bannis tous ceux qui appellent à, ou rejoignent un regroupement

ethnique et tous ceux qui ont migré vers la patrie arabe pour des motifs

coloniaux
38

.”

Cette conception a formé la base d’une politique d’assimilation qui n’a

réussi à assimiler personne, mais qui a en revanche aliéné les Kurdes en

Syrie et les a écartés, non pas du pays, mais de l’espace public. Il y a

aujourd’hui 250 000 Kurdes syriens dépourvus de nationalité. L’arabité



absolue a légitimé cette situation. Le Kurde est invisible et inaudible en

Syrie, ce qui provoque une colère tout à fait compréhensible chez les

Kurdes, qui pourrait se traduire par une solide hostilité envers les Arabes en

tant qu’Arabes. Ce qui est en tout cas certain, c’est que cette situation va

poser dans un proche avenir de graves problèmes politiques et existentiels.

Or la fonction principale de l’arabité baathiste ou absolue dans le cadre

syrien consiste à créer une forme de parfaite adéquation politique et

intellectuelle entre les Syriens et le parti Baath, ce dernier étant leur réalité

profonde et leur porte-parole dans le monde. D’où la censure de tout ce qui

évoque les diversités religieuses, confessionnelles, ethniques ou régionales,

ainsi que les divergences d’idéologies et d’opinions. Leur manifestation

dans l’espace public, qui est totalement contrôlé par le régime, est tout

simplement interdite.

Cette arabité érige dans le même temps des barrières entre les Syriens et

le monde extérieur. Les frontières de la patrie arabe sont “naturelles”, car le

territoire de la nation arabe, selon la septième clause de la charte baathiste,

s’étend “des montagnes du Taurus au golfe de Bassora et à la mer d’Arabie,

et des montagnes de l’Éthiopie et du Sahara à l’océan Atlantique et à la

Méditerranée
39

”.

La nature et la culture se sont partagé le mérite de séparer les Arabes des

autres peuples. Quant aux frontières entre les pays arabes, elles sont

artificielles, imposées par le colonialisme, qui a en plus désigné ses agents

locaux pour les maintenir.

La culture des Arabes est une, tout comme leur langue. L’existence

d’autres cultures et langues n’est même pas concevable, et l’usage commun

de parlers arabes différents, que tous les Arabes ne comprennent pas, est

passé sous silence car gênant. Les espoirs des Arabes et leurs souvenirs

historiques sont les mêmes. Et quand ce n’est pas le cas, c’est que “la

conscience de l’être arabe” n’est pas encore suffisamment éveillée.

Cette frontière, naturelle et culturelle, dans l’idéologie baathiste entre les

Arabes et le monde fonde une vision méfiante de l’étranger, surtout

occidental, mais aussi des pays non arabes du voisinage, et parfois même

des États arabes dont les gouvernements sont considérés comme traîtres et

comploteurs. La théorie du complot est partout répandue, mais en Syrie elle



est en plus un des fondements de la doctrine politique du régime et partie

intégrante de sa vision du monde.

L’arabité absolue flotte sur un océan de suspicion vis-à-vis du monde.

Elle évolue dans une ambiance permanente de guerre, d’alerte

psychologique et intellectuelle, d’hostilité envers les étrangers et de

méfiance vis-à-vis des “agents” infiltrés à l’intérieur. Ambiance qui est

entretenue par l’élite au pouvoir, par les services de renseignement et par les

forces armées, et justifiée par la nécessité d’affermir le patriotisme des

citoyens. Elle permet des débordements de la part des maîtres du pays et

empêche les gouvernés de défendre leurs droits les plus élémentaires, du

moment où ils risquent d’être accusés de trahison.

Dans de telles conditions, critiquer l’armée est inconcevable et la

respecter, une obligation. Il n’existe en effet aucun texte écrit par un Syrien

critiquant l’“armée arabe syrienne” malgré sa corruption et sa

transformation par le Baath en une institution qui divise les Syriens, les

hiérarchise selon leur communauté et les humilie. Sans oublier qu’elle n’a

jamais remporté une seule victoire depuis le début de l’ère assadienne, sauf

contre l’“ennemi intérieur” !

Depuis le début de la révolution, le respect obligé de l’armée s’est traduit

par la sacralisation de la botte militaire. Les Syriens et ceux qui suivent

l’actualité syrienne n’ont pas manqué de voir des gens poser des bottes

militaires sur leurs têtes, ou les embrasser
40

.

L’arabité absolue isole les Syriens en les coupant de l’extérieur

“comploteur”. Un simple contact avec des étrangers apparaît suspect, car

ces derniers sont soit des espions, soit une source de pollution culturelle.

Dans ces conditions, obtenir un passeport est loin d’être une simple

formalité, de même que voyager à l’étranger, surtout quand on est connu

comme opposant. Le prétexte de cette volonté de fermeture est

l’immunisation des citoyens contre toute contagion corruptrice. C’est

d’ailleurs l’un des traits universels du fascisme.

La criminalisation de la dissidence politique ou intellectuelle est prise en

charge par toute une institution vouée à la détention politique, active depuis

le début de l’ère baathiste, et animée durant les décennies du pouvoir

assadien par plusieurs services sécuritaires. La “branche Palestine” à Damas



est très représentative de cette institution. Rien que par son nom, elle

incarne le lien étroit entre la doctrine nationaliste dans sa version absolue et

le traitement barbare infligé aux dissidents. Affiliée à la “sécurité militaire”,

elle était à l’origine destinée à contrecarrer l’espionnage israélien. Mais

l’identification officielle du régime à la nation a effacé la différence entre

opposition au régime et collaboration avec l’ennemi. Car la Syrie est par

définition et éternellement en état de guerre avec l’“ennemi sioniste”. Ce

qu’ont subi des milliers de détenus politiques, dont de nombreux

Palestiniens, dans cette “branche” nous autorise à la considérer comme un

haut lieu du fascisme syrien.

Il est désolant de constater que rares sont les opposants et intellectuels

syriens, premières victimes de l’“arabité absolue”, qui contestent les

fondements de l’“accusation de haute trahison”. Nous ne pouvons plus

admettre les discours qui ne tiennent pas compte de la complexité de nos

sociétés, qui nient sa diversité et n’abordent jamais l’arabité actuelle comme

l’aboutissement d’une longue histoire. Nous avons au contraire besoin de

discours critiques enracinés dans la réalité et qui disent notre appartenance

au monde, sans murs de séparation et sans “frontières naturelles”. Discours

qui doivent également affirmer les droits des individus et des communautés

dans leurs rapports à l’État et à la nation, qu’elle soit arabe ou syrienne, et

rejeter l’essentialisme qui nous est imposé pour aborder le réel d’une façon

empirique et historique.

La paranoïa propagée par le Baath eut les conséquences souhaitées par le

régime, notamment celle de nous couper de ce que l’Occident a apporté en

termes de libertés et de progrès. Il n’est pas rare d’entendre parler de

“théories importées” ou d’“invasion culturelle” et il est significatif que ce

discours se soit développé en Syrie au début des années 1990, en réplique à

trois événements internationaux : la vague de démocratisation en Europe de

l’Est après l’effondrement de l’Union soviétique, les négociations de paix

avec Israël qui mettaient à mal la doctrine de l’arabité absolue (à l’époque,

la rhétorique classique de l’“invasion culturelle” s’est enrichie d’un

nouveau leitmotiv : la “résistance à la normalisation”), enfin l’émergence

des chaînes par satellite, qui a mis fin à la souveraineté (et censure)

médiatique de l’État. Dès lors, s’immuniser contre l’“invasion culturelle”



est devenu une priorité vitale pour le régime, car l’ouverture au monde était

devenue inévitable, et sa doctrine officielle de confrontation avec l’ennemi

israélien, dont il se servait pour bâillonner les Syriens, avait perdu toute

véracité.

Rappelons que la doctrine du nationalisme absolu était dans les

années 1960 et 1970 influencée par la pensée communiste, par son

opposition à l’impérialisme occidental. Cela a renforcé son animosité

envers l’Occident, perçu tantôt comme agressif, tantôt comme décadent.

Elle rivalisait en cela avec les mouvements islamistes qui prenaient leur

essor et qui ajoutaient à l’hostilité primaire envers l’Occident leur notion de

l’“authenticité”. Incitant à l’isolement politique et culturel, cette notion

prédispose au fascisme tel qu’il se manifeste dans les courants du salafisme

djihadiste.

Mais déjà, dès la création de l’État d’Israël, soutenu quoi qu’il fasse par

les pays occidentaux, le nationalisme absolu avait trouvé là de quoi nourrir

sa volonté d’homogénéiser l’intérieur et de s’isoler de l’extérieur. Super-

puissant, surarmé, impuni et, par-dessus tout, établi sur la base d’un

nationalisme religieux, Israël a grandement contribué à la militarisation de

la pensée et de la vie publique dans les pays arabes et considérablement

ralenti le changement politique et culturel dans nos sociétés. Le régime

baathiste n’a cessé d’instrumentaliser la cause palestinienne pour répandre

la paranoïa anti-occidentale, à la fois arrogante et auto-victimisante, en

politique comme en culture.

Si cette doctrine n’a plus le même ascendant au moins depuis les

années 1970, elle vaut toujours pour sa fonction première : justifier le

pouvoir absolu par le besoin de sécurité, et fait encore régner une

atmosphère de suspicion, d’accusation mensongère et de calomnie. C’est

par son détachement de la réalité, la pauvreté de son discours et cette

paranoïa qu’elle a engendré le pouvoir despotique d’un Hafez al-Assad en

Syrie ou d’un Saddam Hussein en Irak.

Toutes les gloires passées attribuées à la nation arabe étaient accaparées

par le parti Baath et parfaitement incarnées par deux secrétaires généraux,

chacun dans son pays. Assad et Saddam étaient les gardiens de la pureté

patriotique, les défenseurs de la nation contre toute contamination en



provenance de l’étranger. Ce qui ne les empêchait pas de s’accuser

mutuellement de trahison, car chacun se considérait comme le secrétaire

général légitime d’un parti qui devait en principe être aussi soudé que la

nation arabe elle-même…

C’est ainsi que l’esprit révolutionnaire baathiste, selon le langage de la

charte du parti, s’est transformé en pouvoir monarchique héréditaire, dont

les Syriens, comme les Irakiens, payent encore aujourd’hui le prix

exorbitant. Cette transformation sultanienne n’est pas surprenante. La

tendance du nationalisme absolu à l’homogénéisation de la nation la

dispose à devenir une unité organique, une grande famille dirigée par un

père glorieux, le “maître de la patrie”. Réduits au statut de frères identiques,

nous devons accepter d’être incarnés par le “chef suprême”, le “grand de

cette nation”. Notre union nationale s’illustre dans notre mobilisation “en

rangs serrés derrière le pouvoir éclairé du leader”, pour reprendre mot à mot

l’expression en usage en Syrie du temps de Hafez al-Assad. Cette union

nationale fut régulièrement décrite en termes mystiques, la nation se

consumant dans l’amour de son “leader”. Quant à ceux qui ne se consument

pas, ils sont qualifiés de traîtres, de comploteurs manipulés par l’étranger.

Les punir sévèrement est un devoir.

Bien que l’arabité absolue ne soit pas la doctrine officielle de l’ère

Bachar, il n’en demeure pas moins que sa logique interne (l’homogénéité

interne, le complot externe, l’accusation de haute trahison) est toujours

prégnante. Certaines catégories de ce que nous appelons la “nouvelle

bourgeoisie”, issues surtout des minorités religieuses et confessionnelles, se

réclament d’une “syrianité absolue”, une reproduction en miniature de

l’arabité absolue, dont le territoire est la patrie syrienne au lieu de la patrie

arabe.

Dans sa confrontation avec la révolution, le régime ne s’en tient pas à

une idéologie précise. Il attaque les Arabes au nom de l’arabité bien qu’une

partie importante de sa “classe moyenne” soit extrêmement hostile à cette

arabité et que l’arabité et les Arabes soient parfois insultés dans les médias

officiels et apparentés. À la place du slogan “Progrès et socialisme” utilisé

contre les islamistes au début des années 1980, le régime évoque

aujourd’hui “stabilité et sécurité”, favorisant une classe qui a accumulé de



grosses fortunes et s’est hissée au sommet de la hiérarchie sociale grâce à

ses liens avec le pouvoir politique.

Il va sans dire qu’en considérant l’arabité absolue comme l’une des

sources du fascisme syrien, ce ne sont pas les Arabes en tant que peuple, ni

l’arabité en tant que lien culturel et humain, ni même le nationalisme arabe

en tant que discours politique, qui sont en cause. C’est le nationalisme

absolu, qu’il soit arabe, syrien ou autre, partout dans le monde.

LE CONFESSIONNALISME ET LA CONSTRUCTION DE LA HAINE

Lorsqu’on aborde le confessionnalisme, il ne s’agit pas des structures

sociales héritées d’un long passé. Sous cet angle, la Syrie n’est pas

différente des autres pays du monde. Ce qui importe véritablement, c’est la

nature du système politique et juridique dans le pays et sa volonté de

neutraliser les différences héritées ou, au contraire, de les alimenter et les

exacerber, voire les soulever les unes contre les autres. Le passé peut

fournir des griefs susceptibles de mobiliser les identités communautaires et

de les consolider, mais la confrontation entre identités est une conséquence

de la politique du pouvoir et des polarisations qu’elle a provoquées.

Hafez al-Assad a compté dès le début de son règne, pour former ses

services de sécurité, sur des hommes de confiance appartenant à sa

communauté confessionnelle. Il était conscient de l’extrême importance de

fidéliser ces services dans un pays connu pour l’instabilité de sa vie

politique et la fréquence de ses coups d’État. Pour lui, il était clair que le

défi n’était pas tant d’accéder au pouvoir, car plusieurs l’avaient fait avant

lui sans grande difficulté, que de le préserver. Aussi a-t-il rapidement pris

des mesures concernant la politisation de l’armée, d’abord en privant les

politiques, y compris ses proches camarades baathistes, de tout contact avec

l’armée, ensuite en mettant en place de nouvelles unités militaires dirigées

par des personnes de son clan. Il était évident que ces unités étaient créées

dans le seul but de sécuriser son régime. Avec le temps, l’armée a été

piégée, car la répartition des postes sur une base confessionnelle a non



seulement entravé toute solidarité en son sein mais également alimenté la

peur et la méfiance.

Une autre inquiétude pour Assad était l’existence d’une opposition

politique, dont il avait connu le dynamisme dans les années 1950 et 1960.

Pour l’affaiblir et la contenir, il multiplia les services de renseignement

dirigés par ses proches et infiltra les forces d’opposition, de même que toute

la société, par des informateurs. Les tâches sécuritaires du parti Baath furent

élargies aussi pour quadriller l’ensemble de la société. Des branches des

services de renseignement furent établies dans les quartiers partout dans le

pays, ainsi que des cellules dans les universités, les administrations

publiques et les établissements économiques.

Les premiers hommes de confiance dans toutes ces structures étaient des

membres de la famille Assad. Rifaat, le frère de Hafez, était le commandant

des Brigades de défense, une formation militaire d’élite, la mieux équipée

de l’armée syrienne et constituée essentiellement d’officiers et de soldats

alaouites. Adnân Makhlouf, un cousin de l’épouse de Hafez, commandait la

garde présidentielle. Cette structuration confessionnelle et clanique, sans

précédent dans l’histoire contemporaine de la Syrie, est la première source

des tensions communautaires dans une société qui se dirigeait avant Assad

et l’ère baathiste vers la réduction des inégalités sociales et culturelles.

Il était normal dans ces conditions que la souveraineté du droit et les

libertés politiques et culturelles régressent sérieusement jusqu’à disparaître,

contrairement à ce qu’elles devraient être dans un État-nation à la fin du XX
e

siècle. L’idéologie nationaliste abstraite et le principe d’union nationale

(c’est-à-dire “tous unis derrière le leader historique Hafez al-Assad”)

masquaient la réalité du confessionnalisme et interdisaient de l’évoquer.

La personne sacrée du président était devenue le centre de la loyauté

politique et le principe d’identification nationale. En se transformant en un

parti politique, le Baath, l’arabité n’était plus un lien rassembleur, même

entre Arabes syriens.

Mais tout en conservant la doctrine de l’arabité absolue, le régime de

Hafez al-Assad a adopté une politique pragmatique envers les Kurdes.

Tablant sur leur méfiance à l’égard de leurs voisins arabes de la région de la

Djézireh, dans le nord-est du pays, accusés d’être favorables au régime



irakien, il a su les attirer politiquement tout en persistant dans la négation de

leur existence en tant que peuple et culture. Ce qui nous intéresse dans cet

exemple, c’est que la politique du régime a toujours consisté à monter des

catégories de la population contre d’autres et qu’il a toujours investi dans

les différences héritées pour diviser la population.

Son ultime priorité étant sa pérennité, toutes les questions primordiales

comme l’intégration nationale, la récupération des territoires occupés, le

progrès social et le développement de l’enseignement et de la justice, ont

été reléguées au second plan, voire sacrifiées si elles risquaient de porter

atteinte à la priorité des priorités. Les seuls éléments constants de l’ère

assadienne étaient le gel de la vie politique, la paralysie de la vie sociale et

la concentration du pouvoir dans les mains du président et de ses hommes.

Le blocage du dynamisme politique est susceptible d’activer les liens

confessionnels et de les politiser sans même recourir délibérément au

communautarisme. Que dire alors quand celui-ci est bel et bien à l’œuvre ?

Que dire encore quand le clan au pouvoir affirme aux druzes et aux

chrétiens qu’il les protège des fanatiques sunnites
41

 ? Ou quand on pose la

question suivante à un militant arménien syrien : “Si tu es arménien et

chrétien, pourquoi t’opposes-tu à nous ?” Ce “nous” (désignant les

Arméniens et les alaouites réunis) devant faire face à un ennemi commun :

le musulman sunnite…

Cette politique a perduré des décennies et a causé une crise de confiance

à plusieurs niveaux. Les Syriens se soupçonnent mutuellement, ont peur les

uns des autres, et ne se sentent dans une relative sécurité qu’au sein de leurs

groupes communautaires et parmi leurs proches. Le champ de confiance

restreint est la famille, puis il s’élargit à la communauté confessionnelle ou

ethnique. Les musulmans s’autocensurent en présence de chrétiens, et

inversement. Les sunnites et les alaouites agissent de la même façon, ainsi

que les Kurdes et les Arabes. Le “peuple syrien”, en tant que tel, n’est pas

un champ de confiance, ce qui revient à dire que “le peuple syrien n’existe

pas”.

Toutes les communautés ont ainsi développé un récit de suprématie ou de

victimisation, avec des références anciennes ou récentes. Chacune se voit

victime d’injustice de la part des “autres”, et chacune se croit supérieure



aux autres. On a vu par exemple des étudiantes dans une école publique à

Lattaquié, d’ascendance musulmane sunnite, alaouite et chrétienne, se

renvoyer des clichés confessionnels et s’accuser mutuellement des pires

méfaits. Les filles sunnites voilées traitaient les non voilées de

dévergondées. Les non voilées qualifiaient les voilées de rétrogrades. Dans

cette école (d’après une institutrice en 2010) comme au plan national, aucun

effort n’est fait pour contrer les amalgames et les stéréotypes dangereux.

Encore moins de volonté affichée pour promouvoir le respect des

différences, de la diversité.

Cela est le résultat d’une politique pratiquée durant les quatre décennies

du règne assadien, un exemple parmi tant d’autres de la crise de confiance

nationale, souvent exprimée dans des récits de victimisation et de

suprématie, en l’absence de toute substance réellement nationale dans la

doctrine officielle.

En 1981, des femmes parachutistes rattachées aux Brigades de la défense

de Rifaat al-Assad ont agressé des femmes damascènes dans la rue et leur

ont arraché leurs voiles. Cette agression fut unanimement interprétée

comme une manifestation de haine et de mépris pour le milieu social

populaire auquel appartenaient les femmes voilées, jugé inférieur et

arriéré
42

. Le confessionnalisme n’était pas étranger à cela. Étant donné la

sensibilité du sujet, Hafez al-Assad lui-même fut contraint de faire une

apparition télévisée pour présenter ses excuses et calmer les Damascènes.

En l’absence de mécanismes de régulation sociaux, culturels et

politiques, la propagation des stéréotypes et des représentations simplistes

réduit forcément la solidarité et l’empathie entre les différentes

communautés et abaisse ainsi la valeur de la liberté et de la vie des autres.

Puisqu’ils sont perçus comme rétrogrades, fanatiques ou dépravés, pourquoi

hésiter à les persécuter, voire à les tuer ? Ces jugements activent des

mécanismes psychiques prédisposant à la violence collective et aux

massacres.

Parmi ces mécanismes, la généralisation d’une rumeur qui établit un

rapport binaire d’exclusion entre communautés : “Si nous ne les tuons pas,

ils nous tueront”. Aussi étrange soit-elle et infondée dans l’histoire

contemporaine de la Syrie, il semblerait que cette rumeur serve d’élément



d’identification communautaire et de distinction entre le “eux” et le “nous”.

Elle relève d’une forme de communautarisme absolu qui s’apparente à

l’arabité baathiste et qui aspire à imposer une homogénéité communautaire

totale dont les implications sont le rejet d’autrui et le “bannissement” des

dissidents. L’imaginaire du “meurtre selon l’identité” mène à ce

confessionnalisme absolu.

La société syrienne manque d’associations libres, de partis politiques, de

clubs de jeunes, d’espaces de débat publics qui transcendent les

appartenances communautaires en donnant les moyens de faire face au

communautarisme. Bien sûr, il existe des Syriens, beaucoup, qui se

définissent d’abord comme Syriens, indépendamment de leurs origines

religieuses. Cependant, leur “syrianité”, en général, est abstraite. Elle

ressemble en quelque sorte à l’arabité absolue dans sa manière de niveler la

diversité et de se couper des autres. Leur attitude puritaine à l’égard du

confessionnalisme les conduit à éluder ses symptômes dans la réalité.

Autant la “branche Palestine” des services de renseignement symbolise

l’instrumentalisation fasciste de l’arabité absolue, autant la prison de

Palmyre incarne le croisement entre le confessionnalisme et la violence

fasciste organisée tout au long des deux dernières décennies du règne de

Hafez al-Assad. Il semblerait que cette prison, partiellement fermée

en 2001, a été rouverte après la révolution
43

.

Le régime recrutait souvent ses geôliers dans la communauté alaouite.

Les responsables des prisons l’étaient systématiquement, tandis que la

plupart des prisonniers étaient islamistes. La pratique systématique de la

torture dans la prison de Palmyre a fait d’elle l’image de marque du pouvoir

assadien. Elle révèle la nature du régime et dévoile sa face démoniaque
44

.

L’un des signes les plus révélateurs du communautarisme depuis le

déclenchement de la révolution fut l’apparition massive des chabbîha
45

. Ils

sont probablement à l’origine des massacres confessionnels les plus atroces,

comme celui de Karm al-Zaytoun à Homs, le 11 mars 2012 et, de Houlé, le

25 mai 2012. Certes, ce genre de massacres, animés par la haine

confessionnelle ou ethnique, n’est pas une spécificité syrienne. L’histoire

contemporaine en a connu d’horribles, de l’Allemagne nazie au Rwanda en

passant par l’ex-Yougoslavie. D’autres ont eu lieu dans notre voisinage



immédiat, en Irak et durant les guerres du Liban. Cependant, c’est en Syrie

en ce moment et depuis quelques années que le communautarisme fait des

milliers de victimes.

Or, comme sur d’autres questions de fond, les intellectuels syriens n’ont

pas eu assez de courage pour lancer un débat public sur celle-ci. Bien au

contraire, ils ont souvent affiché leur refus d’en débattre, intériorisant les

lignes rouges tracées par le régime, qui parvient ainsi à maintenir son

emprise idéologique. Dans un pays où, depuis le début du règne assadien, le

confessionnalisme est l’un des plus importants moyens de contrôle de la

société, la transgression de ce tabou et la dénonciation de toutes les formes

de manipulation communautaire sont indispensables pour l’élaboration

d’une politique émancipatrice qui permette de s’en débarrasser.

LA NOUVELLE BOURGEOISIE ET SA CULTURE

Cette nouvelle bourgeoisie est surtout constituée des “fils des responsables”

et de leurs proches, qui ont amassé leur fortune en faisant main basse sur

l’économie du pays par l’intermédiaire de contrats léonins portant sur les

grands projets et leur valant des commissions juteuses. Ils ont de même

largement tiré profit, grâce à leur proximité avec le pouvoir, des ressources

publiques en Syrie et, avant cela, au Liban
46

. Rami Makhlouf, le cousin

maternel de Bachar al-Assad et propriétaire de la société de téléphonie

mobile Syriatel, est le symbole de cette classe. Deux mois après le début de

la révolution, il a déclaré : “Nous avons décidé de nous battre jusqu’au

bout
47

.” Il incarne le mariage du pouvoir et de l’argent, et représente les

dizaines de requins qui forment un club fermé dont les principales

institutions financières sont l’entreprise Cham Holding (Makhlouf lui-

même est le vice-président de son conseil d’administration) et Syria

Holding. L’idéologie de cette classe se résume dans ce slogan,

“Développement et modernisation”, qui est également la devise adoptée par

Bachar pour qualifier son règne. Cependant, quand on examine ce qu’elle

recouvre, on constate qu’elle est foncièrement réactionnaire et



conservatrice. Invoquée pour la première fois durant le “printemps de

Damas”, au début des années 2000, pour contrer les revendications de

réformes politiques, elle visait tout simplement à maquiller le visage du

régime par un semblant “moderne”. Une autre devise, “Stabilité et

continuité”, a fait son apparition presque au même moment. Ainsi le

“développement et [la] modernisation” dépendaient de la “stabilité” qui,

elle, est assurée par la “continuité”, c’est-à-dire la succession du père par le

fils.

Cette idéologie prétendument nouvelle convenait à Bachar al-Assad et

son épouse, Asmâ’ al-Akhras : tous les deux sont “modernes” et élégants,

parlent une langue étrangère, savent utiliser l’ordinateur et sont familiers de

la musique occidentale.

Tout en étant étroitement liée au régime et faisant partie de son noyau

dur, la nouvelle bourgeoisie regroupe une partie non négligeable de

l’ancienne, qui a été recyclée et intégrée en faisant allégeance à la

nouvelle
48

. Elle se caractérise, en plus de sa relation organique au pouvoir

politique, par une gestion familiale de ses affaires
49

. C’est la raison pour

laquelle elle est la plus acharnée dans sa loyauté à l’égard du régime et dans

son hostilité à toute opposition. Le journal Al-Watan et la chaîne par

satellite Al-Dunya, qui sont aussi “indépendants” que leur propriétaire,

Rami Makhlouf, sont les médias les plus fascistes en Syrie, au point de

prendre le pas sur les médias officiels.

Après le retrait forcé du régime syrien du Liban au printemps 2005, cette

classe a eu besoin d’un Liban alternatif, interne. D’où l’annonce dans le

congrès annuel du Baath, dès l’été 2005, du passage à l’“économie sociale

de marché”. Cela ne signifiait rien d’autre qu’une libéralisation économique

en faveur de la nouvelle bourgeoisie, sans réformes politiques ni juridiques.

Et on a vu comment ce néolibéralisme dans le cadre d’une dictature à

caractère totalitaire s’est naturellement transformé en fascisme face au

soulèvement des gens ordinaires.

Le régime de Bachar n’est qu’un état-major de cette classe, pour utiliser

un vocabulaire marxiste, et cet état-major dirige la guerre contre les gens

ordinaires depuis plus d’un an. Rami Makhlouf, lui, a été contraint de faire

une apparition médiatique en août 2011 pour annoncer qu’il allait se



consacrer à une fondation caritative. Si sa conversion n’est pas effective,

l’événement illustre quand même la fusion entre pouvoir et grandes

fortunes.

Notons qu’à la faveur de la libéralisation économique, le régime a facilité

les voyages à l’étranger
50

, ainsi que l’entrée et la circulation des étrangers

sur le territoire. Il a en plus relâché son contrôle de l’espace public virtuel.

Et depuis lors, le parti Baath et ses “organisations populaires” n’ont plus

fait le poids face à la nouvelle classe. Les cadres du Baath et des

organisations satellites, souvent moustachus, au regard fuyant, aux origines

rurales et aux apparences démodées, qui occupaient la scène publique au

temps du père, ont été remplacés par la nouvelle génération de nouveaux

riches et des professionnels libéraux de la classe moyenne, “développés et

modernes”. Ils sont à l’image de Bachar al-Assad, ils ont son âge ou sont un

peu plus jeunes, ils ont étudié dans des universités occidentales et sont

élégants. Ils enseignent dans des universités privées ou occupent des postes

importants dans les nouvelles banques. Ils dirigent des journaux et des

magazines “indépendants” ou sont propriétaires de restaurants et de cafés

branchés. Mais bien qu’ils soient ouverts sur le monde, l’Occident surtout,

ils sont extrêmement obtus à l’intérieur du pays, méprisants et

viscéralement hostiles aux catégories les plus démunies de la société, celles

qui ont lancé la révolution.

Une privatisation partielle de la violence contre-révolutionnaire a lieu

aujourd’hui, qui n’est pas sans rapport avec l’émergence de la nouvelle

bourgeoisie et sa position “éminente” au sein du pouvoir. Ce ne sont pas

seulement les chabbîha qui l’illustrent, mais aussi les commanditaires de

cette violence. C’est aussi un signe du déclin des organisations du parti

Baath (étudiants, jeunesse baathiste, travailleurs, etc.) qui avaient

activement contribué à la répression dans les années 1980.

La modernisation sous le règne de Bachar et la montée de la nouvelle

bourgeoisie ont facilité la propagation en Syrie, durant la dernière décennie,

de l’idéologie moderniste qui s’était répandue mondialement et dans le

monde arabe après la chute de l’Union soviétique.

Il s’agit surtout d’un concept ambigu qui fait référence à ce que doivent

être les modes de vie, le comportement et la pensée modernes, par



opposition à d’autres modes, considérés comme archaïques. En outre on y

réduit de plus en plus la modernité et la tradition à la seule culture, la

culture à sa composante constante, puis celle-ci à la religion, la religion à

l’islam et l’islam au seul islam sunnite.

Trois caractéristiques fondamentales définissent le “modernisme” de la

nouvelle bourgeoisie. La première est le désintérêt total pour les questions

éthiques – la justice, la liberté, l’égalité, la dignité humaine, le respect

mutuel entre les gens – en faveur de principes sans contenu éthique : la

laïcité, la rationalité, les lumières, la modernité.

La deuxième est le refus radical de tenir compte des problèmes de la

pauvreté, du chômage, de la marginalisation, de la qualité de vie et de

l’analphabétisme.

La troisième est la proximité avec le pouvoir politique. Les nouveaux

bourgeois ne cachent pas leur hostilité à la démocratie, décrite comme une

“démocratie du nombre” ou considérée comme un subterfuge pour la

domination de la majorité, ou encore comme une atteinte à l’autorité de

l’État. Trois représentations de la démocratie qui s’apparentent au discours

fasciste…

Les nouveaux bourgeois prétendent que nos problèmes politiques et

sociaux sont dus à l’arriération culturelle de la société, à sa débilité mentale,

son irrationalité, sa violence innée. Ils n’auraient rien à voir avec le

despotisme, la corruption, la férocité des services de renseignement. Ils

n’auraient pas non plus de rapport avec la monopolisation des ressources

nationales par une classe dominante, ni avec la pauvreté, le chômage et la

médiocrité de l’enseignement. C’est pourquoi la vie, la liberté et la dignité

des gens ordinaires, qualifiés de fanatiques et de rétrogrades, ont peu de

valeur. Si ce jugement n’est pas l’unique raison qui a poussé le régime à

massacrer froidement autant de Syriens, on peut gager que toute cette

hostilité et cette dévalorisation y ont largement contribué. Ce

“modernisme”-là est l’idéologie offensive de la nouvelle bourgeoisie face

aux gens ordinaires dans le but de s’approprier le pouvoir et la richesse. Il

justifie et prolonge la violence exercée contre eux par les services de

renseignement.



Dans l’histoire contemporaine de la Syrie, le modernisme était porté par

une alliance des élites issues des petites bourgeoisies urbaines et rurales qui

avaient pour idéologie l’arabité absolue combinée au socialisme. Cette

alliance s’est affirmée de haute lutte dans les années 1960 en revendiquant

de profondes réformes sociales et en se servant d’un discours anti-israélien.

Aujourd’hui, la guerre sociale de la nouvelle bourgeoisie n’a d’autre

objectif que de garantir les privilèges d’une petite minorité de riches, et elle

substitue à Israël les salafistes et Al-Qaida dans sa rhétorique démagogique.

C’est la raison pour laquelle les idéologues défendant le régime sont à

présent rarement baathistes. Ce sont en majorité des cadres professionnels

de la génération de Bachar al-Assad, “Syriens absolus” (et non plus

“Arabes absolus”), comme ceux de la chaîne de télévision Al-Dunya, qui

expriment ouvertement leur mépris des Arabes du Golfe.

On trouve un échantillon de la “pensée sociale” de la nouvelle

bourgeoisie dans un article écrit par un ingénieur sur la croissance

démographique dans la région de la Djézireh (au nord-est de la Syrie) :

“Soyons francs, nous ne serons pas prêts à offrir à des gens non civilisés,

qui font 8 à 15 enfants, des subventions de notre budget tant qu’ils ne se

comporteront pas de manière rationnelle, logique et sage. Ils sont

responsables de leur pauvreté car ils ont gaspillé leur argent en concevant et

en « pondant » des enfants. En offrant des paniers alimentaires à ces gens

[qui ont historiquement été traités comme des colonisés et qui ont subi

quatre mauvaises saisons agricoles entre 2006 et 2010], le gouvernement

utilise nos ressources et nous avons le droit de protester […] et de réclamer

que les donations soient conditionnées par le changement de leur

comportement destructeur”. Il poursuit en considérant que la croissance

démographique dans les régions orientales de la Syrie est le résultat de

“l’absence de conscience et de culture”, et décide que “nous ne voulons pas

que notre beau pays soit appauvri et que les foules sans emploi se

transforment en groupes de tueurs et de bandits ou de mendiants sur les

routes […]. Nous appelons donc à des mesures strictes sans considérations

émotionnelles, religieuses, tribales ou régionales
51

.”

Tous les éléments de la pensée fasciste sont présents dans ce passage. Les

gens ordinaires sont les seuls responsables de leur condition misérable, le



darwinisme social est la solution, il faut sévir.

Rien ne semble affecter les bonnes relations entre certains grands

officiers des services de renseignement (surtout ceux qui portent le titre de

“docteur”) et les intellectuels qui défendent cette étrange idéologie

moderniste. L’un de ces derniers a même fait publiquement l’éloge de ces

officiers qui ont, selon lui, aidé au développement d’une “cellule culturelle

laïque et moderniste”. Son article intitulé “La défense de la vérité, des

services de renseignement syriens et le silence suspect des intellectuels” est

sous-tendu de bout en bout par sa haine de l’islam
52

. Il est fort désolant de

constater que des intellectuels de renom faisaient partie de cette cellule,

soudée par la haine obsessionnelle de l’islam et l’attachement à une

modernité dénuée de toute valeur morale. Le contenu réactionnaire de leur

doctrine n’était pas dissimulé avant les soulèvements populaires arabes

mais il s’est révélé ensuite carrément fasciste, notamment depuis le

déclenchement de la révolution syrienne.

Cette troisième racine du fascisme syrien contribue avec les deux

premières (l’arabité absolue et le confessionnalisme) à justifier toutes les

atteintes à la vie et à la dignité des plus démunis qui “se reproduisent

comme des lapins et vivent dans des zones illégales et sales qui entachent la

civilisation de ce beau pays” (télévision officielle syrienne,

le 12 avril 2012).

On devine aisément que la peur du changement est à l’arrière-plan de

l’alliance entre la nouvelle bourgeoisie, les services de renseignement et les

idéologues du modernisme. La nouvelle bourgeoisie glorifie la stabilité et la

sécurité, les services de renseignement les garantissent et les idéologues

défendent l’idée que les foules arriérées ne méritent pas la démocratie. Pour

éviter la montée en puissance de ces foules dangereuses, l’un des grands

idéologues du modernisme avait proposé d’empêcher les analphabètes de

voter. Selon lui, le problème résidait davantage dans les esprits incultes que

dans l’absence d’élections libres
53

. Cette théorie s’est répandue après

le 11 septembre 2001 parmi de nombreux intellectuels syriens, dont la

plupart sont aujourd’hui plus ou moins proches du régime.

Dans le contexte syrien actuel, le modernisme sert à justifier des

positions contre-révolutionnaires. Qualifier les manifestants d’“arriérés” ou



de “salafistes” légitimait la violence exercée contre eux ou du moins la

rendait tolérable. Ils sont “arriérés” par référence aux quartiers pauvres et

aux bidonvilles où ils vivent et à leur modeste niveau d’éducation. Et ils

sont “salafistes” parce qu’ils se rassemblaient dans les mosquées avant de

manifester. Mélange de mépris social et de confessionnalisme, amalgame

classe/confession, racisme fondé sur des bases culturelles créées de toutes

pièces, que résume le mot “racaille
54

”, qu’on entend souvent dans des

émissions télévisées.

CONCLUSIONS

L’arabité absolue, en tant que structure mentale, est à la base du fascisme

syrien. Le confessionnalisme le nourrit d’émotions et de passions. La

défense des privilèges de la classe bourgeoise est sa finalité.

Pour en finir avec l’arabité absolue, il faut s’en tenir à une conception

constitutionnelle de la nation, qui reconnaît la diversité interne de notre

société, s’ouvre au monde et respecte la liberté des individus et leur

autonomie. Le slogan “La Syrie d’abord” est inadéquat et “La Syrie au-

dessus de tous”, une variation sur un thème nazi.

Il faut déminer le champ confessionnel, non en occultant le problème

mais, au contraire, en le posant dans le débat public. La priorité doit être

donnée à l’instauration de garde-fous institutionnels, légaux et intellectuels

pour empêcher l’immixtion du confessionnalisme dans l’État. Et cela doit

être accompagné de la diffusion d’une culture anti-confessionnelle, les

intellectuels ayant à assumer pleinement leurs responsabilités dans ce

combat.

Le régime assadien ne gouverne pas la Syrie par la seule force brutale,

mais également par l’hégémonie idéologique qui a interdit de poser certains

problèmes et d’en débattre publiquement. Notre résistance à ce régime

n’aboutira que si nous déconstruisons cette hégémonie, transgressons les

tabous qu’elle nous a imposés et explorons les origines de son fascisme.

Celui-ci n’est pas l’apanage du pouvoir assadien, ni d’une communauté



précise. Toute idéologie communautariste le porte en elle, notamment le

salafisme en milieu sunnite.

Enfin, il va falloir briser l’union sacrée entre le pouvoir et la richesse et

se diriger vers une économie du travail dont les acteurs soient en mesure de

s’organiser librement, dans un cadre démocratique, pour défendre leurs

droits face au capital.

La culture et la pensée critique ont un rôle politique considérable à jouer

dans la résistance à la domination et dans la défense des plus faibles. Ce qui

implique une haute exigence morale de la part des intellectuels, aussi bien

entre eux qu’envers les autres.



 
LA MONTÉE DU NIHILISME GUERRIER EN SYRIE

 

Damas, mai 2012

 
Cet article tente d’explorer, à la lumière d’une révolution qui se poursuit

depuis plus de quatorze mois, les origines de l’émergente structure nihiliste

en Syrie, à savoir la violence excessive, la religiosité sévère et la perte de

confiance dans le monde. La confluence de ces trois éléments est en passe

d’engendrer un mouvement nihiliste islamique de type “Al-Qaida”. Les

risques de voir ce nihilisme se propager augmentent à mesure que les

conditions qui génèrent ces trois éléments se perpétuent et que les

résistances sociales supposées y faire face s’amenuisent.

Dans le contexte syrien et plus généralement arabe, les tendances

nihilistes dans leurs formes les plus radicales et les plus négatrices ont la

particularité d’avoir adopté l’islam comme matrice. Cet article tentera de

clarifier ce point tout en abordant le “nihilisme révolutionnaire” qui cherche

à bouleverser l’ordre actuel et le nihilisme combattant qui compte sur les

armes pour changer la “réalité”.

1

Depuis quatorze mois se déroulent trois processus qui favorisent les

dispositions nihilistes.

Le premier est la violence inouïe du régime Assad : les assassinats, la

torture, les bombardements aveugles, les massacres, le déplacement des

populations, la destruction des habitations, les viols, les exécutions

arbitraires, parfois par le feu. Cela soulève, dans les milieux sunnites en



particulier, un sentiment de colère mêlé à de la sidération car leurs membres

se sentent ciblés par le régime de la façon la plus virulente et la plus

destructrice qui soit. Ce sentiment nourrit une conviction croissante que ce

régime à la violence sans bornes ne tombera que par la violence.

Un an après la révolution, la société syrienne est devenue l’exemple

même d’une société violentée, longtemps traitée avec cruauté, n’ayant plus

confiance en personne et dont les franges les plus vulnérables et les plus

exposées sont susceptibles de répondre à la violence par la violence et la

mort. Cette réponse n’est pas seulement une réaction de l’agressé contre

l’agresseur ou un châtiment mérité à ses yeux, mais aussi l’expression de la

dignité et de l’honneur bafoués.

Le deuxième processus a trait au spectacle conflictuel offert par

l’opposition politique syrienne. Le problème ne réside pas dans la

divergence des orientations et des positions, ni dans la division des groupes

de l’opposition et encore moins dans leur incapacité à hâter le changement

dans le pays. Il concerne plutôt deux aspects bien précis : les dissensions

permanentes sans autre raison que les ambitions personnelles et la

médiocrité de la plupart des représentants de l’opposition, qui manquent de

consistance et de vision collective. Il en résulte une perte de confiance dans

tous les opposants et leur remise en cause sans exception, accusés au mieux

d’impuissance et de désinvolture, au pire d’être de méprisables infiltrés

envoyés par le régime dans les rangs de l’opposition, comme les décrivent

certains activistes de la révolution. Cela a poussé les révolutionnaires

locaux à ne compter que sur eux-mêmes. La marche de la révolution tout au

long de l’année a été un cheminement des sociétés locales vers l’exercice de

la politique, l’expression libre et l’appropriation de l’espace public, non

seulement en affrontant le régime mais en s’opposant aussi aux formations

politiques de l’opposition. Il n’est pas rare de voir celles-ci décriées et

accusées de mensonge, de corruption et de convoitise du pouvoir.

Le troisième processus a pour cause la paralysie régionale et

internationale face à la situation en Syrie depuis plus d’une année. Certains

États arabes et bien d’autres ont pourtant été très clairs en dénonçant à

maintes reprises la répression féroce du régime, ce qui a été perçu par la

plupart des Syriens comme une prise de position solidaire de leur combat et



de leurs sacrifices. Ces mêmes Syriens voyaient venir la fin du régime alors

que rien n’a été fait pour arrêter la tuerie et que de nombreux pays disaient

en fait la chose et son contraire. Le régime a tiré profit de cette paralysie et

de ces contradictions et poursuivi sa sanglante répression dans une totale

impunité. D’où le sentiment très répandu dans le pays d’être abandonnés

par le monde entier, voire d’être la victime d’une conspiration universelle.

Les Syriens ont en mémoire de douloureux souvenirs qui renforcent leur

méfiance vis-à-vis du monde, et de l’Occident en particulier.

2

L’impact de ces trois processus a entamé la confiance des Syriens en une

quelconque force existante. Cela s’est reflété dans les banderoles et les

slogans exprimant les états d’âme des manifestants. Le 17 février 2012,

durant le siège et le bombardement de Baba Amr à Homs, la “ville occupée

de Kafranbel” a déployé ce message : “Vous nous prenez pour des dupes ?

Tandis que des rivières de notre sang coulent, vous jouez et échangez les

rôles du bien et du mal ! Le monde entier est fourbe et perfide !” Le terme

“occupée” que s’attribue la commune de Kafranbel, entre bien d’autres,

renvoie à un contexte politique et psychologique dans lequel la révolution

est considérée comme une libération d’une occupation étrangère.

Le fameux slogan “ÔDieu, nous n’avons que Toi, Dieu”, apparu dès

l’été 2011, correspondait aussi à un fort sentiment d’isolement et

d’abandon. Le 17 mars 2012, lorsque les manifestants ont scandé durant les

funérailles de leurs martyrs tombés la veille à Raqqa “Ô Dieu, Ton peuple

est désarmé”, ils ont en peu de mots proclamé qu’ils sont le peuple de Dieu

et qu’ils sont désemparés face à un régime assassin, armé et hostile. En

somme, leur salut en tant que “peuple de Dieu non armé” viendrait en

s’armant.

Avant cela, le 14 octobre 2011, “Kafranbel occupée” avait brandi une

banderole alliant le comique et le dramatique qui deviendrait célèbre : “À

bas le régime et l’opposition, à bas la nation arabe et islamique, à bas le



Conseil de sécurité, à bas le monde entier !” Cette commune était

auparavant “inconnue”, comme la Syrie tout entière. Elle exprimait de la

sorte un rejet de toute forme de discrimination positive au bénéfice de

quiconque. Toutes sont maléfiques ou complices ou sans intérêt. Au bout

d’une année de révolution, une autre banderole très significative a été

brandie dans la commune de Binich, qui ne diffère pas beaucoup de

Kafranbel d’un point de vue social et culturel. Cette fois, le message est

dénué d’humour et plus radical et sombre : “À bas les comités de

coordination et les conseils, à bas les traîtres du Conseil national, à bas la

page principale de la révolution syrienne [la page Facebook sur laquelle se

déroulaient les votes des slogans des manifestations du vendredi], à bas la

Coalition des coordinations et le Comité national de la révolution !” Ce qui

distingue cette banderole, c’est sa proclamation radicale d’un manque total

de confiance en toute l’opposition, y compris des formations créées au sein

de la révolution ou en rapport avec elle. Cela n’était pas tant l’expression

d’un désespoir résigné que celle d’une colère, d’une méfiance à l’égard de

ces formations aux noms ronflants et peu fiables plutôt qu’une annonce de

renonciation à la lutte. Selon certaines informations, ceux qui cessaient de

manifester prenaient les armes. La colère, la détermination à poursuivre le

combat et le recours aux armes devaient peu à peu, une fois combinés,

transformer le conflit en entreprise nihiliste avec pour seule perspective tuer

ou être tué. Le régime a depuis le début de la révolution combattu avec cette

mentalité.

3

Il nous semble que le morcellement inévitable des activités de la révolution

contribue à propager l’esprit nihiliste : méfiance généralisée, propension à

la violence et radicalisation religieuse. Cela résulte du caractère

extrêmement décentralisé de la révolution et des séquelles de plusieurs

décennies de despotisme. Car il faut garder à l’esprit que, pendant près d’un

demi-siècle, le régime a divisé et isolé la société. Et dès le début de la



révolution, il s’est efforcé avec une terrible détermination d’empêcher tout

rassemblement protestataire sur les places centrales. La convergence des

multiples flux de la révolution est ainsi devenue impossible, et avec elles les

opportunités de débats, d’échanges d’opinions et de confiance entre les

manifestants.

La radicalisation religieuse confère un caractère absolu au conflit et

légitime le recours à la violence. Celle-ci est conçue comme un djihad

contre un régime impie, et la mort potentielle du combattant comme un

martyre. L’“islam” peut être interprété de manière à répondre aux velléités

de rupture totale et de délégitimation d’une entité ennemie jugée

mécréante
55

. Le salafisme djihadiste prône précisément un genre d’islam

apte à satisfaire ces attentes. Le fractionnement des formations

combattantes et leurs déficits en termes d’organisation, d’efficacité et de

leadership rassembleur jouent en faveur des groupes extrémistes
56

.

À la perte de confiance, au morcellement et à la multiplication d’îlots

isolés s’ajoute une vision confuse de la trajectoire de la révolution et du

devenir national. C’est le résultat de l’impasse dans laquelle se trouve la

Syrie depuis plus d’un an et de la méfiance justifiée à l’égard des élites

politiques et culturelles. La perplexité et la confusion incitent à l’action

directe et au mépris des idées, de la politique, des programmes, des

prévisions, des intellectuels et des hommes politiques. Elles peuvent

néanmoins satisfaire certains segments de la population, étrangers et

indifférents aux débats intellectuels et avides d’une transformation

immédiate de la réalité, notamment par la violence. C’est ce qui est proposé

par les islamistes intégristes, dont le bagage intellectuel consiste en

quelques recettes pratiques prêtes à l’emploi, clés en main. On sait

d’ailleurs à quel point ils sont hostiles à bien des aspects du patrimoine

culturel islamique.

Étant donné que l’arabité paye le prix de son usage en tant que doctrine

officielle du régime, l’“islam” récupère à lui seul ceux qui ont retiré leur

confiance au régime, aux Arabes et au monde entier. Le

vendredi 6 avril 2012 était marqué sur une banderole dans la commune de

Tafs, à Deraa : “Nous emmerdons tous les Arabes / Dieu tout-puissant est

avec nous !” Loin de constituer une énième diatribe des Arabes contre eux-



mêmes, il s’agissait d’un nouveau pas dans le recours au “Dieu tout-

puissant”, et à lui seul. Ce vendredi-là avait été nommé “La conquête

appartient à celui qui est prêt à conquérir”, en écho à un hadîth attribué au

prophète Muhammad. Rien que ce nom révèle, dans l’esprit de ceux qui

l’ont donné, l’articulation de la religion avec la violence, c’est-à-dire le

djihad (ce qui n’empêche pas de demander le soutien financier des riches

États du Golfe !).

Ce n’est qu’après s’être égosillés dans l’angoisse et la détresse : “Où sont

les Arabes ? Où sont les musulmans ? Où est le monde ?”, que des pans

entiers de la société ont décidé que toutes les forces politiques sont

corrompues, comploteuses et maléfiques, que toutes les forces en présence,

arabes et internationales, sont incapables de les aider, voire complices, et

qu’il n’existe d’autre moyen de tenir tête à ce régime sans foi ni loi que la

violence. Si le recours aux armes n’est pas encore systématique, l’idée de

répondre à la violence par la violence se répand. Après les diatribes

politiques, l’éloge des armes. À la fin de l’année dernière, on entendait déjà

à Hama et dans la région de Jabal al-Zawiya : “Non au pacifisme, oui aux

tirs de balles.” Cette tendance ne cesse de s’affirmer dans de nombreux

milieux de la société, en particulier parmi les musulmans sunnites, sans que

la militarisation de la révolution soit leur choix initial, ni une préférence

idéologique ou politique déclarée.

Il faut ici préciser qu’il n’y a aucune similitude entre résistance armée

contre le régime et nihilisme. En réalité, la forme prédominante de

résistance violente n’est pas nihiliste, elle n’est pas due à une perte de sens,

ni à une doctrine religieuse. C’est une violence défensive, relativement

organisée, dont l’orientation générale est plutôt nationaliste même si la

plupart de ceux qui la pratiquent sont des croyants. L’Armée syrienne libre,

qui, par les origines de ses chefs et de ses bataillons, est loin d’être nihiliste,

est le cadre général de cette résistance armée. Plus encore, nous estimons

que reconnaître la légitimité de l’Armée libre et l’aider à s’organiser

politiquement peut faire barrage à la montée des tendances nihilistes

guerrières. A contrario, si ce processus laborieusement en cours aujourd’hui

venait à échouer, si l’Armée libre se désintégrait, nous irions vers une



propagation de l’esprit d’Al-Qaida. Le nihilisme ne naît pas de la résistance

violente et organisée contre le régime mais bien de son éventuel échec.

4

La prédisposition nihiliste n’est pas incompatible avec une inclination pour

la religion dans ses versions les plus fondamentalistes et les plus strictes.

Cette forme de nihilisme se répand dans une société qui a perdu confiance

dans toutes les instances modernes de régulation, qu’elles soient politiques,

culturelles, juridiques ou institutionnelles, y compris ce qu’on appelle la

“communauté internationale”. Le rejet de tout intermédiaire entre l’homme

et Dieu, ou la parole divine littéralement comprise, est la caractéristique

distinctive du fondamentalisme islamique. La séduction du courant

wahhabite réside dans cette négation radicale de tout intermédiaire, donc de

l’histoire, et elle se renforce à mesure que se perd la confiance dans le

monde qui nous entoure
57

. La notion d’apostasie, si présente dans la pensée

islamique en général et dans les courants wahhabites en particulier, est à la

base, aux plans religieux et existentiel, du nihilisme et de la négation du

monde. Il y a dans l’islam contemporain (et passablement dans l’islam tout

court
58

) une forte propension au nihilisme, surtout depuis que les

musulmans ont été intégrés dans la “modernité” en position de faiblesse et

de passivité
59

. Depuis, et en réalité même avant, l’islam a tendu à minimiser

la valeur de l’existence dans une histoire en mutation pour se replier sur ce

qui est supposé être l’essence immuable des musulmans et qui correspond

également à leur puissance et à leur grandeur du temps de leur “âge d’or”

révolu. La dévalorisation de l’existence réelle est une constante de tout

nihilisme. Nous pouvons dire que ce nihilisme est celui d’un “excès de

sens”, contrairement au “déficit de sens” auquel est attribué le nihilisme

européen. Mais la question semble être plus étroitement liée à un

antagonisme total entre le “sens” et le “monde”.

Pour beaucoup de nos concitoyens, le monde contemporain en tant que

réalité matérielle est impossible à imaginer, dépourvu de sens et invivable.



Il est normal par conséquent de le rejeter tout comme il est justifié de le

renverser, voire de l’anéantir. Cela convient aux idéologues islamistes

avides de pouvoir, qui cherchent à monopoliser le sens de l’islam et son

interprétation afin de réaliser leur objectif.

Notre nihilisme a donc la même origine que les autres, c’est-à-dire le

non-sens radical du monde, même si la coloration spécifique du nihilisme

arabe contemporain est islamique
60

 et même s’il est enclin à une violence

absolue ou à un “terrorisme” qui le rapproche du nihilisme russe de la fin

du XIX
e
 siècle. Ce qui distingue en général les islamistes à notre époque, que

ce soit la dévalorisation de la totalité des intermédiaires culturels et

politiques et leur réduction à de simples outils et procédures, ou la

limitation du sens au seul “islam”, relève au fond de ce capital nihiliste

constant. Dieu, Allah, est resté à l’écart de la modernité, et la pensée

islamique n’a pas pris acte de cette transformation historique majeure que

nul ne doit nier quoi qu’il en pense. D’où en général le penchant des

islamistes pour la violence, qui s’inscrit dans le droit-fil de leur vision d’un

monde vide de sens.

Puisque la notion de djihad allie religion et violence et que l’islam est le

ressort intellectuel de la perte de confiance dans le monde, le nihilisme

islamiste est parfaitement incarné par les mouvements djihadistes. Al-Qaida

en est le parfait exemple, car elle cristallise cette radicalité dans la négation

du sens d’un monde considéré comme “judéo-croisé”, corrompu et

décadent, et incarne le djihad, cette fusion de l’islam et de la guerre.

Les rivalités entre les différentes tendances nihilistes dans la société

syrienne jouent en faveur des islamistes fondamentalistes, en particulier les

salafistes djihadistes au détriment des Frères musulmans traditionnels, qui

suscitent de la méfiance. Certes, le courant des Frères nie les médiations

mais de façon beaucoup moins radicale que les salafistes et les wahhabites.

Il est par conséquent probable qu’il se retrouve en conflit avec le nihilisme

montant en Syrie et, d’une certaine façon, qu’il en soit la victime. D’ailleurs

les salafistes djihadistes le considèrent comme laïque
61

.

5



Toutefois, la montée du nihilisme en Syrie ne se fait pas sans résistance.

Elle est contrée et limitée par les traditions des sociétés locales. L’islam

populaire en est le référent de base, et il est plus prégnant et plus en

adéquation avec la vie des gens que les versions plus rigoristes et

fondamentalistes de l’islam
62

. Ces dernières, contrairement à l’islam

populaire, reposent sur l’invocation d’un sentiment de culpabilité et la prise

en défaut du commun des croyants, surtout dans un contexte de

désintégration et d’écrasement comme celui d’aujourd’hui.

L’ascension du nihilisme est également freinée par le dynamisme de la

société syrienne et sa persévérance dans son opposition au régime de

diverses manières, civiques et pacifiques. L’esprit général de la révolution

est résolument temporel, vivant, aspirant à l’émancipation et à la dignité

humaine. Il constitue en soi une garantie contre le djihadisme nihiliste quel

que soit l’attachement populaire à la religion
63

. Il me semble que les

chances de propagation des tendances nihilistes resteront réduites aussi

longtemps que la révolution se poursuivra. Seule sa défaite, y compris

militaire, c’est-à-dire un sérieux revers de l’Armée libre, pourrait favoriser

les islamistes nihilistes
64

.

L’esprit de la révolution ouvre des champs de possibilités à différentes

orientations, telles que les courants non violents, les islamistes non violents,

les forces laïques… Ce sont là des contrepoids conséquents au nihilisme.

L’apport des laïques dans la révolution syrienne est très important si l’on

fait abstraction de leur dispersion – et des coups portés à la laïcité par un

laïcisme sectaire rallié au régime.

Aujourd’hui, notre nihilisme est encore faible et réversible si toutefois

l’atmosphère générale se détend et les bains de sang s’arrêtent. Sinon, aussi

longtemps que les trois processus évoqués au début de cet article

perdureront : une violence aveugle de la part du régime, une performance

médiocre de la part de l’opposition et une absence d’initiatives

internationales au regard de la tragédie syrienne, sans oublier la

fragmentation géographique et idéologique de la révolution, on peut

s’attendre à un affaiblissement continu des résistances capables de mettre

un frein à la montée en puissance du nihilisme.



6

Mais pourquoi parlons-nous d’un nihilisme guerrier au lieu de parler de

terrorisme ou de terrorisme islamiste ? En vérité ce sont les polémiques

occidentales autour de la notion de “terrorisme”, déjà avant

le 11 septembre 2001 mais surtout après, qui en ont dénaturé le sens de

deux manières complémentaires.

La première est le refus de considérer les causes du terrorisme, sous

prétexte que cela lui donnerait une certaine justification ou légitimité. La

seconde est l’établissement d’un lien primordial entre le terrorisme et

l’islam de sorte que le premier, a priori acausal, soit le fait ou le fruit du

second. D’ailleurs l’expression “terrorisme islamique” tant usitée dans les

milieux occidentaux suffit à illustrer ce lien établi de facto entre les deux

mots.

Cette approche ne permet pas de comprendre ce phénomène historique

déjà connu en Europe, pratiqué par des Européens à une échelle plus

importante qu’ailleurs. Elle ne favorise pas non plus l’élaboration de

politiques efficaces pour contrer les tendances nihilistes qui émergent çà et

là, dans des terrains culturels et intellectuels divers autour de la planète. Il

est plus que jamais nécessaire d’analyser sérieusement ce phénomène pour

y apporter les réponses idoines. Refuser une telle analyse n’a d’autre raison

que la volonté de dénier toute responsabilité européenne ou occidentale

dans certains problèmes actuels. Et ce déni n’est pas moins aberrant que la

propension de beaucoup d’Arabes et de musulmans à faire porter la

responsabilité de tous leurs malheurs à l’Occident. Le sort de la Palestine et

de son peuple illustre parfaitement mon propos.

C’est en particulier l’islam sunnite qui est désigné quand on relie l’islam

au terrorisme, et cela est dû au fait qu’il est majoritaire dans le monde arabe

et musulman, dominant historiquement et le plus identifié à l’histoire de

l’islam et à son expansion mondiale. Il est aussi visé parce que les



organisations sunnites, en particulier Al-Qaida, sont l’incarnation la plus

manifeste du nihilisme islamiste négateur du monde.

Si l’on repense la notion de terrorisme comme une pratique aveugle de la

violence, motivée par le sentiment d’injustice et de discrimination, la

solitude et la haine du monde, on peut alors parler de tendances nihilistes

révolutionnaires ou terroristes en Syrie aujourd’hui. Il s’agit d’actes

violents, sauvages, appelés à se multiplier sur fond de répression terroriste

illimitée du régime. Des procédés qui se réclament de l’islam, seule

référence d’une population abandonnée à son sort, n’ayant plus confiance

en aucune force existante à l’échelle locale ou internationale.

En même temps, il n’est pas faux de qualifier le terrorisme du régime de

nihiliste. C’est même le protagoniste le plus nihiliste en Syrie, non

seulement du fait de son exercice aveugle de la violence contre les civils

mais surtout compte tenu de son attitude négatrice du monde qui s’enracine

dans la version baathiste du nationalisme arabe, ou “arabisme absolu”.

Le régime fonde son pouvoir absolu sur ce principe que le monde n’est

pas digne de confiance. C’est la justification psychologique et politique

idéale de sa “gouvernance”, car si le monde est maléfique, tout comme les

ennemis de l’intérieur, il devient légitime d’éliminer ces derniers par tous

les moyens et d’isoler la société dans son ensemble de l’adversité

mondiale – à part évidemment les dirigeants du pays, supposés être la pure

incarnation du nationalisme et de l’incorruptibilité.

Le nihilisme du régime contribue, comme toute tendance nihiliste, à

dévaloriser la réalité au profit d’une essence arabe éternelle ou de causes

fatidiques dissociées de la vie des gens. Cela permet de garder une emprise

sur la conscience collective, de déconnecter les gouvernés de leurs

conditions de vie, donc de les mettre dans l’incapacité de les changer. Il faut

dire qu’il a réussi dans cette besogne, profitant en partie de l’inertie des

intellectuels. La liberté ne peut pas se construire à partir d’une

représentation essentialiste de soi, fût-elle arabe ou islamique ou autre
65

.

Le nihilisme du régime est toutefois fallacieux et trompeur dans la

mesure où il n’émane pas d’une profonde conviction que le monde (en tant

que champ politique international ou que réalité vécue) est

incontestablement corrompu et que ses adversaires politiques sont



véritablement des traîtres. Il ne croit même pas, contrairement à ce que

prétend la doctrine des services de renseignement, que la société est

corrompue, arriérée et intégriste. Ces jugements ne sont que des allégations

qui lui servent à garder le pouvoir éternellement, à l’inverse du nihilisme

islamiste contemporain ou autre.

Ce subterfuge apparaît clairement dans les slogans des chabbîha et de ses

services : “Al-Assad ou personne !”, “Al-Assad ou nous brûlons le

pays !”C’est la raison pour laquelle le terrorisme du régime est

intrinsèquement de type fasciste. Les vrais nihilistes, comme les Russes du

XIX
e
 siècle et les islamistes de nos jours, sont profondément convaincus de

la justesse de leur cause, contrairement à la famille Assad.

7

Expliquer les origines du nihilisme guerrier n’est pas le légitimer. Le

terrorisme est une violence aveugle qui n’est pas seulement responsable de

la mort d’un grand nombre d’innocents mais qui s’en prend très rarement

aux véritables coupables. S’il lui arrive de cibler des coupables, il atteint

systématiquement des innocents. C’est pourquoi il est criminel quelles que

soient ses causes, ses motivations et ses justifications. De toute façon, le

terrorisme ne réalise jamais ses objectifs affichés. En fait il n’en a pas

vraiment, l’attaque des civils n’étant pas en soi un objectif politique.

Comme il agit sous l’emprise d’un sentiment d’injustice, son “objectif” se

résume à la rébellion et à l’élimination de ses ennemis. Les objectifs plus

nobles qui peuvent être proclamés par des terroristes, tels que la liberté,

l’égalité, l’indépendance nationale, la fin de la pauvreté ou la sanction des

criminels, ne sont jamais atteints. Il n’y a aucun exemple de libération ou de

réalisation de véritables objectifs politiques par le recours au terrorisme.

À supposer qu’une organisation nihiliste arrive au pouvoir, que fera-t-elle

sinon établir un régime despotique ? Non pas seulement parce qu’elle est

familière de la violence aveugle mais aussi parce que sa méfiance radicale

vis-à-vis du monde exclut la dissidence et l’opposition, et éradique toutes



les voix dissonantes, sur le modèle de la Corée du Nord ou de la Syrie

baathiste ou encore de l’ex-Union soviétique et ses clones.

Les djihadistes n’ont pas de mal à justifier la barbarie de leurs moyens

par la fin qui n’est rien de moins que le règne de Dieu sur terre. Le

nihilisme islamiste est de ce fait potentiellement capable de fonder un des

pires régimes tyranniques, une machine à broyer les humains et les sociétés

au nom d’une doctrine fermée et d’une nécessaire rupture avec le monde, à

l’instar des talibans en Afghanistan. La fin justifie les moyens. Il n’y a pas

de bon ou de mauvais moyen, le plus expéditif étant le plus recherché car il

est le plus efficace. Le dogme de l’absolu implique l’efficacité et la

transformation de l’abominable réalité par la force pure. Le machiavélisme,

dans le sens courant du mot, ne se rapporte pas à des individus ou des

groupes sans principes mais à ceux qui considèrent que leurs principes

priment sur la vie humaine, l’histoire et l’existence effective des gens.

Du point de vue de l’intérêt national syrien, l’orientation supranationale

des djihadistes représente un grand danger. Axés sur une représentation

imaginaire de la “nation islamique”, l’effondrement de l’État syrien ne les

préoccupe nullement. Bien au contraire, il est pour eux souhaitable
66

. Ils ne

sont pas non plus inquiets de voir s’intensifier les dissensions

communautaires. Ils y travaillent, au contraire, et de la façon la plus

immorale. À quoi s’ajoute leur hostilité viscérale à la culture et aux

institutions sociales et politiques modernes.

8

Le nihilisme guerrier, on l’a dit, a plus de chances de se répandre à mesure

que la révolution, sous la pression du terrorisme fasciste du régime, soit

amenée à se définir uniquement par son opposition au régime et sa volonté

de l’éliminer, plutôt qu’en affirmant les valeurs et les principes de la future

Syrie libre. S’il est possible d’avancer une explication causale à ce

processus, il est en revanche impensable d’attribuer des objectifs politiques

au nihilisme guerrier, contrairement à une interprétation occidentale qui



prend le discours des djihadistes au pied de la lettre. Le terrorisme est

analysable si l’on se réfère à ses causes, non à ses objectifs. Le terrorisme

exprime mais ne produit pas.

Se suffisant à lui-même et n’ayant pas d’autre but que la violence

aveugle, le “nihilisme révolutionnaire” s’articule en Syrie à l’islam parce

que ce dernier lui procure justement ce qui est supposé être l’ultime

aboutissement de la vie humaine et non pas uniquement une finalité

politique. Il y a dans ce nihilisme beaucoup de néant et peu de révolution
67

,

et c’est pourquoi il n’offre qu’un visage mortifère, destructeur et détraqué

qui éclipse celui, vivant, tourné vers l’avenir, d’une révolution

émancipatrice.

9

Nous préférons parler de “nihilisme révolutionnaire” plutôt que de

terrorisme, d’une part parce que la notion de terrorisme a été corrompue par

les Occidentaux et instrumentalisée dans des politiques hostiles et coûteuses

en Afghanistan, en Irak et toujours en Palestine, et d’autre part pour dire

que notre terrorisme contemporain n’a pas au fond de traits différents de

ceux qui l’ont précédé. Il relevait à l’origine de l’un des courants les plus

légitimes du monde moderne, le courant révolutionnaire qui se battait pour

changer les institutions politiques et sociales corrompues. Mais le nihilisme

révolutionnaire a systématiquement échoué, en France (au XVIII
e
 siècle)

comme en Russie (au XIX
e
), en Palestine à la fin des années 1960 et au

début des années 1970 quand il était nationaliste et marxiste, et à partir des

années 1990 quand il est devenu islamiste. Il a échoué parce qu’il se

rattachait à l’essence et au modèle abstrait au détriment de l’existence et de

la vie concrète. Le nihilisme islamiste, lui, échoue précisément parce qu’il

s’accroche à un passé fantasmé et défend une essence islamiste imaginaire

dans laquelle la majorité des musulmans ne se reconnaît pas.

L’islam en tant que tel ne procure pas de spécificité au nihilisme. Il s’agit

moins de l’islam authentique et éternel, comme prétendent ses partisans et



ses détracteurs, que d’une fabrication moderne qui, comme dans les cas des

idéologies politiques contemporaines, nationalistes et communistes en

particulier, répond à des situations de notre époque. C’est une démarche

idéologique qui vide à son avantage le monde de son sens et de ses valeurs.

C’est le cas dans le contexte de la révolution syrienne. Plus le retrait du sens

est radical, plus l’islam en devient le support le plus approprié. Cela réduit

bien entendu considérablement les chances d’une évolution politique et

augmente le risque terroriste. L’exemple des révolutions russe et française

est probant.

Il existe au cœur même de l’islam une disposition au nihilisme qui repose

sur la dévalorisation de la “vie sur terre” et la centralité extrême de

l’“unique” au détriment du monde majoritaire. S’ajoute à cela la primauté

accordée à l’époque glorieuse de la fondation par rapport à l’histoire

ultérieure. Cette disposition s’est affirmée en raison de certains

développements historiques, surtout le “malaise” provoqué par l’avènement

de la modernité occidentale, qui sera un ferment de contestation et

d’adversité, y compris contre les gouvernements post-coloniaux.

En revanche, il y a dans l’islam historique autant d’éléments éthiques que

d’adhésion à la “vie terrestre” qui limitent cette disposition au nihilisme. On

le constate chaque fois que les relations entre les musulmans et le monde

contemporain s’améliorent ou chez les musulmans qui ont bénéficié d’une

certaine ascension sociale.

10

Dans le contexte particulier de la Syrie, la vigilance s’impose dans l’usage

de la notion de terrorisme pour des raisons politiques évidentes. Le régime,

en effet, en use à tort et à travers pour désigner la révolution, dans le but de

se rapprocher des pays occidentaux et arabes et de les retourner contre elle.

C’est l’élément principal de son discours offensif, qui se résume, dès le

début, à qualifier les manifestants de terroristes en se référant

systématiquement à Al-Qaida pour justifier sa féroce répression. Or les



preuves ne manquent pas de l’implication de ses services de renseignement

dans des opérations terroristes.

Par ailleurs, l’utilisation de cette notion implique trois facteurs du

nihilisme dont l’interaction est pour l’instant limitée et réversible. Des

opérations qu’on peut qualifier de terroristes ont effectivement eu lieu, mais

de forts soupçons pèsent sur le régime de les avoir commandées, tandis

qu’une violence défensive et non nihiliste se pratique de plus en plus contre

le régime. Des scènes de chaos armé et des agissements inacceptables ont

été aussi dénoncés par des organisations internationales et des voix à

l’intérieur de la Syrie. Ils sont toutefois très limités si on les compare aux

crimes commis par le régime, selon Amnesty International
68

 et la

commission d’enquête internationale indépendante (du Conseil des droits

de l’homme) sur la Syrie
69

. Ils sont certes condamnables mais doivent être

considérés comme des débordements dans le cadre d’un mouvement social

de résistance, légitime sur le plan politique et humain.

Les éléments du complexe nihiliste, à savoir le retrait de confiance, la

violence aveugle et l’islamisation intégriste, ont des chances de s’affirmer

davantage avec l’expansion du terrorisme d’État et la persistance de la

crise. Cela aboutirait à la destruction des milieux de la révolution et à la

disparition des forces capables de restaurer la relation des Syriens avec le

reste du monde et de leur ouvrir des fenêtres sur l’espoir. Alors que la

violence sociale est encore limitée à la lutte contre le régime et à

l’autodéfense, le terrorisme s’éloigne des milieux locaux de la révolution et

se radicalise dans sa propre logique au point de déclarer la guerre à une

société considérée comme impie. Des informations circulent à propos de

groupuscules religieux en activité qui n’ont rien à voir avec les

revendications de la révolution ni avec la population locale. On dit que l’un

d’entre eux a revendiqué des enlèvements et des demandes de rançons dans

la région de Jabal al-Zawiya
70

.

Existent aussi des groupes djihadistes affiliés à Al-Qaida, dont Jabhat al-

Nusra, qui a revendiqué les opérations du 6 janvier 2012 qui ont visé un

regroupement des forces de l’ordre et deux attentats le 20 mars 2012, contre

la branche des services de renseignement de l’armée de l’air et

l’administration pénale à Damas, ainsi que l’opération de Qazzaz



le 13 mai 2012. La méfiance à l’égard de la propagande officielle n’est pas

une raison suffisante pour nier l’existence de ce groupe qui peut trouver

aujourd’hui en Syrie un environnement favorable à son développement.

Rien ne permet non plus d’affirmer qu’il est une pure invention du régime
71

.

11

Il me semble utile de le répéter : plus la révolution se prolonge dans une

confrontation violente avec le régime, plus les tendances nihilistes et

extrémistes sont appelées à se développer et à progresser. L’état d’esprit

fondamentaliste en Syrie n’est pas nécessairement le produit d’un

intégrisme islamiste volontaire mais constitue l’une des réponses possibles

de sociétés locales violentées, en présence d’une offre idéologique islamiste

appropriée à la violence.

Le nihilisme potentiel est dû aux conditions de la révolution et à

l’attitude du régime vis-à-vis d’elle. Ce n’est pas, comme le prétend la

propagande officielle, une épidémie due à un étrange virus terroriste. La

victoire de la révolution diminuerait les possibilités d’articulation des trois

éléments du complexe nihiliste, ou du moins permettrait d’en atténuer les

effets. À supposer que le régime reprenne le contrôle de la situation, il y a

fort à parier que surgiront parmi les centaines de milliers voire les millions

d’activistes de la révolution des groupuscules nihilistes inévitablement

islamistes. D’où l’urgence de libérer la société syrienne de la violence et de

mettre fin au terrorisme d’État. Il aurait fallu que cela se produise bien

avant pour endiguer toute dérive barbare. Si toutefois la situation actuelle se

prolonge, il faut s’attendre à ce que la violence nihiliste se démarque

totalement de la révolution et acquière sa propre force d’impulsion, que

l’arrêt du terrorisme d’État ne suffira pas à stopper.

L’opposition syrienne peut jouer un rôle dans la reprise de confiance et la

lutte contre le nihilisme, ce qui n’exige pas nécessairement une organisation

unifiée mais un dépassement des rivalités absurdes. Elle ne doit plus donner

cette image de division et de médiocrité mais faire preuve de modestie et de



bonne foi. Le problème de l’opposition ne réside pas tant dans sa faiblesse

ou sa disparité que dans l’absence de rigueur et de loyauté.

Les forces internationales et arabes ont aussi un rôle important à jouer

pour contrer cette tendance nihiliste en Syrie en aidant notamment les

Syriens à se débarrasser du terrorisme assadien. On peut débattre

longuement de la forme que pourrait prendre ce soutien. La question qui se

pose n’est pas le principe d’une intervention militaire des forces étrangères,

qui est en tout état de cause impossible, mais la façon dont le débat a été

circonscrit dans ce cadre. Ce qui est demandé est le boycott total du régime

et un embargo effectif, portant notamment sur l’armement, ce qui aiderait

les Syriens à faire tomber le régime d’Assad par leurs propres moyens. Ce

sera très difficile mais sans doute moins coûteux qu’une intervention

militaire étrangère, et en adéquation avec l’intérêt de la Syrie et des Syriens.

Nous vivons dans un monde où le nihilisme ne peut être confiné derrière

des frontières, comme l’a illustré l’expérience de l’Afghanistan. C’est

pourquoi les forces internationales et les pays arabes seraient avisés d’aider

les Syriens à se débarrasser de leur cauchemar. Cela ne contredit en rien la

rationalité politique des États-nations, mais cela nécessite une plus large

ouverture de leur horizon mondial et historique.

Il est toutefois fort peu probable que nous assistions à un tel élan de

générosité dans un avenir proche, vu le nombrilisme de tous les États, qui

est bien leur “vertu” suprême. De plus, quels que soient les courants

nihilistes, toutes doctrines confondues, et leur propension à user de la

terreur, ils demeurent des pions aux mains des services de renseignement

qui s’en servent pour justifier leur existence et leurs budgets colossaux.

C’est vrai aussi bien dans les dictatures que dans les démocraties, et l’on

sait comment des organisations nihilistes ont été manipulées par des

services de renseignement, des nihilistes russes à Al-Qaida, en passant par

les Brigades rouges en Italie et le groupuscule du Palestinien Abou Nidal.

Les services syriens ne sont pas en reste dans ce jeu-là. Cette attraction

entre deux pôles du monde souterrain mérite d’être analysée. Il existe un

pôle inférieur extrêmement négateur de la réalité, en affinité avec la mort et

tourné vers un passé très ancien ou un futur lointain, et un pôle séculier,

matérialiste et extrêmement moderne, incarné par les services de



renseignement. Al-Qaida est l’exemple type d’une organisation infiltrée et

piégée par les renseignements tant elle est immature, déconnectée de la

population locale, du monde du travail, de la production, et ennemie de la

vie normale. Il se peut par conséquent que les divers services de

renseignement, arabes, occidentaux, iraniens, turcs, trouvent dans la montée

du nihilisme en Syrie une occasion propice pour régler leurs comptes.

12

La crise syrienne a mis à nu l’impuissance et les contradictions profondes

de l’ordre international. Au-delà de la responsabilité historique des

Occidentaux dans la tragédie palestinienne et ses conséquences en Syrie, le

système international ne semble pas en mesure, par carence morale et

juridique, de condamner le régime syrien de façon cohérente.

À cause de cette impuissance, il est probable que nous assisterons dans

l’avenir, à l’échelle internationale, à davantage d’échecs politiques et à une

plus grande focalisation sur les aspects sécuritaires. D’où la nécessité d’une

restructuration de l’ordre mondial vers plus de démocratie et d’humanisme.

Ces propos peuvent paraître utopiques, mais c’est juste une façon de

pointer le problème d’une manière radicale.



 
“AL-ASSAD OU PERSONNE”, “AL-ASSAD

OU NOUS BRÛLONS LE PAYS” :

LE RÉGIME DU NIHILISME POLITIQUE

 

Damas, octobre 2012

 
J’éprouve une fascination particulière pour le slogan “Al-Assad ou

personne” parce qu’il est tout autant criminel qu’admirable de clarté. Un

slogan direct, simple et qui pourtant concentre en soi la philosophie

politique du règne assadien. Voici quelques réflexions sur sa dimension

fascinante à la fois nihiliste et ontologique.

L’histoire contemporaine de la Syrie n’a jamais connu de slogan

préexistant à une pratique, tel que celui de “Al-Assad ou personne”, ou son

équivalent jumeau : “Al-Assad ou nous brûlons le pays” ! Ce slogan est

captivant, surprenant de véracité, d’impudence et d’extrémisme. Durant une

année et demie, il a scrupuleusement été mis en application, incarnant ainsi

à lui seul la “théorie” du régime syrien et sa pratique.

La théorie suppose qu’il existe un pays nommé la “Syrie d’Al-Assad”

dont dispose le propriétaire, Al-Assad, comme de son bien privé. Il ne tue

pas tout le monde mais en tue suffisamment pour que les autres se sentent

menacés. Il n’emprisonne pas tout le monde mais suffisamment pour que le

reste redoute, où qu’il soit, d’être emprisonné. Il ne torture pas tout le

monde mais en torture tellement que la terreur et la peur hantent

durablement les cœurs de tous les autres. De la même façon, il n’humilie

pas tous les Syriens mais beaucoup d’entre eux pour briser toute velléité de

redresser la tête. Enfin, il ne corrompt pas directement tous les Syriens mais

suffisamment pour les maintenir dans le cercle de la corruption et, de ce

fait, leur faire abandonner tout espoir de réforme.

Le propriétaire de la “Syrie d’Al-Assad” réussit parfaitement dans sa

mission car il dispose d’une “machine”, l’État, qui se charge de tuer,



torturer, humilier, corrompre et bien d’autres choses encore. Elle s’assure de

la généralisation de ces pratiques sans nécessairement avoir affaire

individuellement à chaque Syrien. Autre chose d’important que la machine-

État s’évertue à affirmer preuves à l’appui, c’est le caractère exceptionnel,

la rareté, la sagesse et le génie du propriétaire de l’État. Sa légitimité repose

non pas sur une règle générale qui le relie et l’identifie aux autres, mais sur

son unicité et sa supériorité, qui le rendent irremplaçable.

Cette légitimité ne ressemble qu’en apparence à celle fondée sur le

charisme, décrite par Max Weber. Car il ne s’agit pas ici d’une vocation

naturelle ou d’un pouvoir d’attraction d’une personnalité expérimentée pour

prendre les commandes de l’État, mais d’une véritable industrie à fabriquer

le charisme mise en place après la prise du pouvoir. Elle s’appuie

inlassablement, par l’intermédiaire de tous les organismes de l’État, sur la

coercition et l’endoctrinement. Elle est non pas différente de la légitimité

bureaucratique de l’État moderne décrit par Weber, mais représente tout son

contraire. Elle repose sur le génie et l’unicité, sur l’exception, non sur la

règle, non sur la loi mais sur sa violation. C’est donc une légitimité

individuelle liée exclusivement à la personne du propriétaire, et c’est

pourquoi elle est potentiellement voire nécessairement héréditaire.

Que le fils Bachar hérite de son père n’est pas tant un fait toléré qu’un

devoir, un indicateur par excellence du patriotisme syrien et de la sécurité

du pays. Avant même que le nom Al-Assad soit l’incarnation d’une dynastie

fondée par Hafez, héritée par Bachar et probablement un jour par Hafez

junior, c’est avant tout le nom de la Syrie, et il indique son inestimable

chance d’avoir un tel président.

Alors qu’Al-Assad est le nom du régime, celui-ci est la “patrie” des

loyalistes, en particulier les noyaux sécuritaires et communautaires dont la

loyauté est poussée jusqu’à l’identification.

L’association Syrie-Assad dissimule le noyau sécuritaire-communautaire

derrière une caractéristique nationaliste englobante, qui jette l’opprobre sur

tous les opposants potentiels. La “Syrie d’Al-Assad” est de ce fait un

programme politique en soi, dont l’objectif est de déposséder les opposants

de la moindre légitimité nationale.



L’opposant est un traître, car il n’y a pas d’autre Syrie que celle d’Al-

Assad. Son existence avant son appropriation par Hafez al-Assad explique

la propension constante du régime à nier la Syrie d’avant le Baath et à faire

du “Mouvement rectificatif” le début de l’Histoire. La Syrie non assadienne

ne peut être, car cela signifierait qu’elle aurait existé avant lui et pourrait

aussi exister après le Baath. Au lieu de cela, il y avait un pays primitif et

obscur dans lequel régnait le chaos. Hafez al-Assad serait le “bâtisseur de la

Syrie moderne” selon la propagande des médias du régime.

De ce point de vue, le lien entre le général, “Syrie”, et le spécifique, “Al-

Assad”, n’est pas de l’ordre d’une coïncidence historique mais relève plutôt

de l’évidence et de la nécessité. La rupture de ce lien équivaut à la

destruction de l’entité. Si la Syrie n’est pas celle d’Al-Assad, alors elle n’est

pas. Par conséquent, l’expression “Al-Assad ou personne” n’est pas un

simple avertissement ou une expression prescriptive mais doit être entendue

comme la condition même de l’existence de la Syrie.

Cependant, la formule “Syrie d’Al-Assad” masque sous sa clarté

apparente le fait que le pays est la propriété d’une famille, donc susceptible

d’être héritée (comme tout bien). Ce qui confère aux cercles proches de

cette famille une position particulière en Syrie car la notion de “proches” ici

s’apparente à une logique clanique. Ainsi, la “Syrie d’Al-Assad”, loin de

constituer un système qui fait barrage à la tribu et à la communauté,

transforme ces dernières en instruments du régime.

Le lien ontologique entre la Syrie et Al-Assad transforme le conflit entre

la révolution en tant que promesse d’une autre Syrie et la “Syrie d’Al-

Assad” en une bataille existentielle. C’est précisément ce que le régime

s’évertue à rappeler sans cesse notamment à travers les propos de Walid al-

Moallem en juillet 2012, lorsqu’il affirmait qu’il n’y aurait pas de dialogue

avant l’éradication des “terroristes”. Par ce mot il entendait les Syriens qui

combattaient le régime. C’est également ce qu’a déclaré Bachar al-Assad à

la fin août de la même année en hypothéquant le sort du “pays” sur celui de

son régime qu’il dénomme “l’État”.

Cependant, ni le ministre Al-Moallem ni son maître ne sauraient égaler la

concision, la puissance prodigieuse du slogan “Al-Assad ou personne” et de

son équivalent, “Al-Assad ou nous brûlons le pays !”L’éloquence de ces



deux derniers est sans commune mesure avec les verbiages proférés par

tous les porte-parole du régime. Leur simplicité et leur structure rimée [en

arabe] sont d’autant plus fascinantes qu’ils ressemblent davantage à des

dictons populaires pétris d’une expérience ancestrale, primitive,

“authentique”, presque anhistorique, qu’à des slogans associés à une

personne en particulier. En réalité, c’est effectivement un slogan

“populaire” que l’on ne retrouve nulle part dans le discours médiatique

officiel, mais il est l’expression la plus brute de l’identification au régime

qui caractérise le phénomène des chabbîha.

La particularité “primitive” du phénomène des chabbîha, mélange de

violence, de communautarisme et de haine, c’est la production d’un slogan

“original” et existentiel de ce type. Les chabbîha sont l’instinct du régime,

son inconscient politique. Ils incarnent le sens du danger et l’instinct de

survie. Dans ce slogan archaïque, ils cristallisent toute la perception du

danger représenté par la révolution qui pèse sur leur existence. Le caractère

originel du conflit syrien aujourd’hui, c’est-à-dire le caractère absolu et

primitif de la guerre du régime contre la société, entre en totale adéquation

avec la nature primitive du phénomène des chabbîha.

La dimension fondamentalement nihiliste du slogan “Al-Assad ou

personne” est le résumé par excellence de l’aspect existentiel du conflit

entre deux Syries. Une bataille pour la survie, ici et maintenant. À l’image

de celle menée par le régime qui considère que la survie de l’Autre

signifierait sa propre mort et inversement. C’est un conflit qui nie la

politique en faveur de la guerre, et pas n’importe laquelle. Une guerre

absolue qui ne vise pas à transformer les pratiques de l’Autre ou à obtenir

des concessions mais à l’anéantir et à le faire disparaître de la surface de la

terre. Le régime n’a jamais laissé l’ombre d’une chance à une voie de

négociation politique précisément parce que, dans sa démarche nihiliste, il

considère la révolution comme l’ennemi à abattre. La politique suppose que

des compromis soient possibles, qu’Al-Assad ne soit pas “l’unique” mais

“un” parmi d’autres. Le slogan dit explicitement qu’Al-Assad n’a pas

d’équivalent et que personne ne peut se mesurer à lui. Si on venait à le

défier comme c’est le cas aujourd’hui, le pays serait mis à feu et à sang et



nul ne pourrait le gouverner. A priori, rien dans les pratiques du régime

n’est incompatible avec ce programme nihiliste.

Du côté du régime, la guerre n’est pas un outil politique ou la

continuation de leur politique par d’autres moyens selon la célèbre formule

de Clausewitz. La guerre est la politique du régime, dont l’objectif est

l’éradication de l’adversaire politiquement et moralement en niant sa cause.

C’est aussi une élimination physique quand il le juge nécessaire. La

violence assadienne est structurelle, primordiale, délibérée et offensive. Elle

trouve incontestablement sa source dans le rapport à la propriété et dans

l’identification entre la Syrie et “Al-Assad”. C’est un lien naturel et

quiconque s’attaque à la nature doit s’attendre à affronter une violence

primitive inouïe.

Toutefois, la révolution syrienne peut-elle faire face à cette guerre

assadienne absolue et nihiliste sans développer en son sein cette même

prédisposition au nihilisme ? La légitimité de la résistance syrienne armée

et son caractère fondamentalement défensif la préservent pour le moment

d’un basculement vers le conflit nihiliste. Ceci n’a pas empêché l’apparition

de groupuscules de ce type qui considèrent que la lutte (ou le “djihad”) est

une fin en soi qui n’appelle ni politique, ni normalisation. Elle est

anhistorique et durera jusqu’au jugement dernier.

Ces groupuscules, à l’exemple de ceux d’Al-Qaida, sont des formations

“primitives” et “radicales” similaires aux chabbîha. Ils sont l’instinct

primitif de l’islam, son illustration la plus fossilisée et dénuée de sens

politique. Nous ne pensons pas nous tromper en qualifiant “Al-Qaida” en

tant qu’organisation et idéologie de chabbîha de l’islam de forme

autocratique et nihiliste structurellement antinomique avec la vie. Son

communautarisme excessif et son fanatisme laissent deviner des liens

cachés entre les deux types de chabbîha, assadien et islamiste, sans compter

leur nature violente, élitiste et leur philosophie partagée : C’est nous ou le

néant !

Les chabbîha sont un phénomène fasciste qui défend des privilèges. À

leur tour, les formations d’Al-Qaida et leurs semblables le sont aussi et

peuvent très facilement se transformer en machines à broyer de l’humain,

plus cruelles que le régime assadien.



La révolution fait face à la contre-révolution de ces deux forces. Encore

aujourd’hui, elle est en soi un contre-nihilisme : car dans sa généralité elle

est populaire et défensive. Elle n’est en rien la réalisation d’une identité, ni

d’une rancœur pour une doctrine, ni une invitation à une utopie, ni même la

mise en œuvre d’une quelconque théorie. C’est avant tout une révolution

pour défendre la vie, une révolution terriblement réaliste pour des gens qui

le sont tout autant.



 
UN PORTRAIT, DEUX DRAPEAUX ET UNE BANNIÈRE :

UNE APPROCHE SOCIO-SYMBOLIQUE D’UNE INTERACTION ET

D’UN CONFLIT ENTRE QUATRE SYRIES

 

Douma, juillet 2013

 
Au tout début de la révolution et jusqu’à la fin de 2011, les révolutionnaires

syriens brandissaient le drapeau syrien officiel, constitué de trois bandes

disposées horizontalement : rouge, blanche sur laquelle figurent deux

étoiles vertes, et noire.

Ce moment correspond à la période des manifestations pacifiques où les

révolutionnaires utilisaient ce drapeau officiel, symbole de la Syrie de tous,

pour signifier qu’ils représentaient ce pays dont s’était emparé le régime. Il

était l’emblème de la Syrie “publique” qui se soulève, tandis que les

portraits de Bachar et de son père, particulièrement visés au tout début de la

révolution, renvoyaient à la Syrie usurpatrice, privée, la “Syrie d’Al-

Assad”. Le déploiement de ce drapeau dans les manifestations qui

appelaient à la chute du régime était en adéquation avec le désir du “peuple

qui veut”, et qui ne veut plus des portraits associés au “régime” décrié et

conspué. Durant les grandes manifestations de Hama en juin 2011, des

centaines de manifestants avaient dessiné avec leurs corps les trois bandes

et deux étoiles.

Le “drapeau de l’indépendance” est apparu après cette phase. Il s’agit de

celui de la République syrienne depuis la fin des années 1920 jusqu’à

l’union syro-égyptienne (1958-1961). C’est aussi le drapeau de l’“ère de la

sécession” (1961-1963) et qui a été apparemment encore brandi au tout

début de l’ère baathiste (1963-). Il est composé d’une bande horizontale

supérieure verte, puis d’une bande blanche agrémentée de trois étoiles

rouges, enfin d’une bande noire. Durant l’année 2012, il est devenu le

symbole de la révolution, un indicateur de l’amplification du conflit syrien



et de la volonté de tourner la page baathiste. Tandis que la révolution

syrienne se prolongeait dans la durée, le modèle libyen – c’est-à-dire la

rupture militaire et symbolique avec le régime – a commencé à attirer de

larges catégories de Syriens qui ont progressivement opté pour la résistance

armée.

C’est en été 2012 qu’on a vu pour la première fois flotter une bannière

noire sur laquelle était inscrite en blanc la phrase : “Il n’y a de dieu que

Dieu et Muhammad est son prophète.” Parmi ses motifs figure parfois un

disque blanc dans lequel est écrite en noir cette profession de foi. C’est le

drapeau de “Jabhat al-Nusra” ou plutôt leur “bannière”, selon leur

expression. Par la suite, cette bannière a été récupérée par l’État islamique

en Irak et au Levant – Daech –, tandis que “Jabhat al-Nusra”, pour se

démarquer, y a inscrit son nom en blanc sous la profession de foi. “Jabhat

al-Nusra” a été formé au tout début de l’année 2012 et a annoncé son

affiliation à l’organisation Al-Qaida en avril 2013 (en prêtant allégeance au

cheikh Ayman al-Zawahiri dans une sorte de rivalité autour de la légitimité

“qaidienne” avec Daech). Il arrive que ces mêmes formations usent d’une

bannière blanche avec une profession de foi écrite en noir. Cette dernière

(fond blanc) aurait été celle du prophète Muhammad en temps de paix,

tandis que celle au fond noir aurait été la sienne dans la guerre. Le

graphisme de la bannière de Daech est supposé reproduire le sceau du

Prophète.

Aujourd’hui, été 2013, il semblerait que l’usage de la bannière dans

toutes ces versions s’est répandu au sein de plusieurs groupes armés qui

combattent le régime. Elle est très souvent déployée dans les “zones

libérées” que j’ai eu l’occasion de visiter et dans lesquelles j’ai résidé un

certain temps. Il est également très courant que les lunettes arrière des

voitures se parent de noir contrastant avec le blanc de la profession de foi

inscrite dessus.

Si cette bannière semble être le symbole politique de la mouvance

salafiste combattante, elle est également l’expression d’une liberté

religieuse acquise ou laborieusement recouvrée, face à un régime qui

réprimait de manière hostile toute expression manifeste de religiosité

publique.



Même si le drapeau vert de la révolution flotte sur les manifestations

encore en cours, la bannière noire est aussi largement présente. À Douma

par exemple, les militants ont relevé des tensions entre le drapeau de la

révolution, avec sa composante civile et son Armée libre, et la bannière

dans toutes ses variations.

Ces trois drapeaux renvoient à des Syries différentes.

La première Syrie, au drapeau à la bande supérieure rouge, correspond à

la République arabe syrienne. Il est apparu la première fois lorsque son

entité propre se fondait dans la République arabe unie, après son union avec

l’Égypte. Une expérience dont elle est sortie chancelante avant de tomber

sous le pouvoir baathiste, puis assadien qui risque de l’achever. La

deuxième Syrie, représentée par le drapeau à la bande supérieure verte, est

celle de la révolution aux deux visages, civil et armé, aspirant à une

intégration sociale et politique. La troisième est islamiste, sunnite, plus

précisément salafiste, qui s’est élargie de manière fulgurante après plus

d’une année de révolution.

Mais il y a une quatrième Syrie, à laquelle nous avions fait allusion,

incarnée par le portrait de Bachar et, avant lui, par celui de son père, Hafez

(et par les statues de ce dernier). Les Syriens sont les mieux placés pour

savoir que l’image de Hafez al-Assad s’est substituée au drapeau du pays

quelques années à peine après le début de son règne. Elle a été largement

propagée, imprimée sur les cahiers et les livres scolaires, sur les carnets des

élèves ainsi que sur la pièce de monnaie la plus importante (celle

de 25 livres) et le billet de 1 000 livres. Ses portraits sont encore brandis

lors de “marches populaires spontanées” (ainsi nommées par le régime qui

les orchestre) à l’occasion des “événements nationaux” et récurrents, sans

parler de leur reproduction quotidienne dans la presse écrite et télévisée.

Cet usage avait légèrement décliné durant les quelques mois qui ont suivi

l’arrivée de l’héritier Bachar, pour reprendre ensuite de plus belle. Cette

fois, le portrait de Bachar est entouré soit par ceux de ses proches, son père

et ses frères, Bassel et Maher, soit par ceux de Hassan Nasrallah, le chef du

Hezbollah, et du président iranien. On voit même parfois l’image du fils de

Bachar, Hafez junior. C’est avec cette “Syrie d’Al-Assad” que beaucoup de



Syriens ont voulu marquer leur rupture en foulant aux pieds ces portraits et

en détruisant ces statues.

Durant l’ère Hafez et fils, avant la guerre des drapeaux, les couleurs du

drapeau national étaient à peine connues. Parmi les Syriens, personne ne le

déployait chez lui, ou sur sa voiture ou même dans un bureau. Il était

d’ailleurs concurrencé par celui du Baath, qui est également constitué de

trois bandes, noire, blanche et verte, avec en plus un triangle rouge dont la

base part du côté gauche et le sommet s’enfonce dans la bande blanche.

Cette concurrence visible dans les écoles, les administrations publiques et

militaires a beaucoup réduit l’aura du drapeau national officiel.

Toutefois, ce drapeau a connu deux vagues de réhabilitation

opportunistes durant le règne du fils. La première en 2005, lors du retrait

forcé des troupes syriennes du Liban. Le régime cherchait à l’époque à

créer une cause nationale syrienne pour contrer les Libanais qui s’étaient

soulevés contre son hégémonie au Liban. Une campagne avait alors été

lancée, incitant à accrocher le drapeau sur les fenêtres et balcons. Après une

éclipse de plusieurs années, il a de nouveau été brandi dans les “marches

spontanées” organisées par le régime durant la première année de la

révolution. Vers la fin de 2011 par exemple, un drapeau de plusieurs

centaines de mètres a été déployé lors d’une “marche populaire” sur

l’autoroute de Mazzé, avec pour but d’élargir le ralliement public au

régime, car ne s’identifie aux portraits de Bachar que le peuple de la “Syrie

d’Al-Assad”, le noyau dur des loyalistes.

Ces portraits n’ont évidemment jamais déserté les manifestations,

d’ailleurs le pari était précisément l’unification du portrait et du drapeau

dans une seule Syrie : celle des Assad, car les assadiens sont les seuls

Syriens. L’équivalent symbolique de cette unification s’est illustré par

l’impression du portrait de Bachar sur le drapeau déployé durant les

“marches”. Cela en dit long sur l’instinct profond du régime et

l’impossibilité d’une séparation entre la “Syrie d’Al-Assad” et la

“République arabe syrienne” ou entre le régime et l’État.

Nous sommes donc en présence de quatre Syries avec quatre symboles :

La première, la “Syrie d’Al-Assad”, dont le symbole est le portrait auquel

s’identifient particulièrement des noyaux familiaux confessionnels du



régime, en plus de divers privilégiés au sein de l’armée, du gouvernement,

du parti Baath et des milieux financiers.

La deuxième, la République arabe syrienne, symbolisée par le drapeau à

la bande supérieure rouge dans lequel se reconnaît un public bien plus large,

multiconfessionnel, de la nouvelle classe moyenne urbaine éduquée qui

compte également des intellectuels et des activistes dont certains se

considèrent comme opposants au régime. Cependant, ce public est

dépourvu d’indépendance politique et reflète la soumission de la

République arabe syrienne à la “Syrie d’Al-Assad”.

La troisième, la Syrie rebelle au drapeau vert, blanc, noir. Elle rassemble

un large public issu de villes et villages délaissés, à revenus et éducation

moindres, ainsi qu’une partie de la classe moyenne éduquée et

indépendante, des intellectuels et activistes libres. Il est entendu que la

frange de l’opposition qui s’identifie à ce drapeau est l’une des plus

radicales dans ses positions vis-à-vis du régime. En son sein, certains

tiennent à marquer leur islamisme en inscrivant sur la bande blanche les

mots Allah akbar (Dieu est grand).

Ce groupe des “verts” est le plus diversifié socialement, culturellement et

politiquement. Il a une composante laïque dont les références sont multiples

et compte en son sein des intellectuels et des militants parmi les plus

brillants du pays. Il a également une composante islamiste comprenant des

indépendants, des Frères musulmans et des islamistes libéraux. Aux “verts”

est également associée l’Armée libre, avec ses formations les plus

anciennes et les moins islamisées.

D’une manière générale, on peut assimiler les “verts” à une sorte

d’archipel dépourvu de centre de gravité qui assurerait sa cohésion. Il suffit

pour cela de constater l’instabilité des institutions politiques et militaires

qui ont tenté d’en assumer la représentation, et la mise en cause de leur

légitimité par les révolutionnaires eux-mêmes. Cette situation d’instabilité,

de désordre et de vitalité aussi n’est pas sans rappeler la Syrie d’avant le

règne du Baath et des Assad.

La volonté de cette Syrie rebelle d’affirmer son identité à travers ce

drapeau ne vise pas la République arabe syrienne ou son drapeau, qui n’a



subi aucune profanation, mais bien la “Syrie d’Al-Assad”, avec ses portraits

et statues.

Enfin, nous avons la Syrie islamiste sunnite salafiste dont le symbole est

la bannière à laquelle s’identifie généralement un public rural constitué de

deux segments distincts : d’une part, des cheikhs membres de réseaux

religieux transfrontaliers (en direction de l’Arabie saoudite et du Golfe en

particulier), et d’autre part, un public appauvri, captivé par le simplisme de

la doctrine salafiste et tout ce qu’elle apporte en termes de discipline dans

ses rangs, notamment ceux des combattants. Le rival direct de cette

bannière est le drapeau de la révolution qu’elle cherche à exclure, bien

qu’elle rejette également le drapeau de la République arabe syrienne et le

portrait. Il y a eu à ce jour plusieurs cas où la bannière noire a remplacé de

force le drapeau vert, comme à Dawwar al-Hulwaniyya à Alep, le

6 juin 2013.

L’identification n’est pas un lien systématique à des identités fixes mais

bien une affaire relationnelle dynamique. Il est possible qu’une partie de

ceux qui s’identifient à la République arabe syrienne le fassent également

avec la “Syrie d’Al-Assad” pour peu que l’alternative soit la bannière noire

et tout ce qu’elle symbolise en termes d’hégémonie salafiste. A contrario, il

se pourrait que les partisans de la République arabe syrienne se rapprochent

de ceux de la révolution à mesure que le poids de la bannière noire diminue

dans les milieux de la révolution. Si jamais le régime, et la “Syrie d’Al-

Assad”, venait à tomber subitement, il est fort probable que la plupart des

“rouges” deviennent “verts”. Mais on constate que l’espace de la bannière

noire n’a cessé de s’élargir ces deux dernières années face à la confusion du

drapeau vert, confronté à la fois à la violence du portrait et à la capitulation

du drapeau rouge devant ce portrait. Il est à supposer qu’en cas de victoire

contre la “Syrie d’Al-Assad”, il y aurait des divisions au sein des groupes

salafistes séparant les djihadistes organisés, les vrais “noirs”, de ceux qu’on

pourrait qualifier de “gris”, à savoir le segment de la société pour lequel la

bannière incarne tout simplement une identité religieuse recouvrée. Ce qui

empêche la différenciation entre ces deux composantes, c’est la guerre

féroce menée par le régime contre tous les rebelles. Le choix d’inscrire la

profession de foi en noir sur un fond blanc (bannière des brigades militaires



d’Ahrar al-Sham) ou de la marque en vert sur un fond blanc (la branche

politique du même groupe) indique une volonté de se distancier d’Al-Qaida.

D’une manière générale, le courant salafiste me semble plus complexe

qu’il n’y paraît. Son expansion reste toutefois énigmatique. C’est l’un des

grands problèmes qu’affronte la révolution syrienne et un de ses mystères

également.

Ceci dit, il convient de distinguer ici entre salafistes djihadistes, tels que

Jabhat al-Nusra et Daech, et salafistes qui “accomplissent leur djihad”,

comme Liwa’ al-Islâm (appelé Jaysh al-Islâm depuis l’automne 2013) et

autres formations similaires. Le rapport entre salafisme et djihad est moins

essentiel chez ces derniers, qui sont syriens même s’ils ont des liens

idéologiques et politiques externes, tandis que les salafistes djihadistes

forment une internationale islamiste, tant par leurs formes

organisationnelles que par leur projet politique.

Pour conclure ces premières considérations, il importe de rappeler que les

oppositions symboliques et sociologiques mentionnées sont dynamiques

comme tout ce qui est social, et qu’on pourrait toujours évoquer des

exemples qui échappent aux critères que nous avons analysés.

De la même façon que la “Syrie d’Al-Assad” a transformé la République

arabe syrienne en une coquille vide et donné au portrait la prévalence sur le

drapeau, la bannière noire tente aujourd’hui d’assurer la même opération au

détriment du drapeau de la révolution, dans ce grand mouvement social

historique qui se produit depuis deux ans et demi.

LA MONTÉE DE LA RÉSISTANCE ARMÉE

Le brandissement du drapeau de la République arabe syrienne par les

révolutionnaires en 2011 indiquait surtout le rejet de la “Syrie d’Al-Assad”,

représentée par un portrait, avant qu’il ne soit lui-même remplacé par le

drapeau vert. C’était le signe patent d’une radicalisation de la révolution.

Cela s’est traduit par des faits sociaux et politiques majeurs au point de

provoquer un départ massif du “courant civil” des rangs de la révolution. Ce



courant qui comptait un large éventail d’intellectuels et de militants de la

classe moyenne a cessé de participer directement à la révolution en raison

soit d’un exil forcé à l’étranger, soit d’un ralliement à des formations

davantage proches du régime que de l’opposition, sans parler de

l’arrestation et de l’assassinat de nombreux militants de base. Depuis lors,

dès l’automne 2011, la résistance armée, dont les rangs ont été grossis par

des combattants provenant en grande majorité de catégories sociales

défavorisées, est montée en puissance, surtout dans les groupes bénéficiant

du soutien financier de certains pays du Golfe. Tout cela sur fond

d’acharnement de la “Syrie d’Al-Assad” dans sa guerre contre la Syrie

rebelle après l’occupation par l’armée de Hama et de Deir ez-Zor en

août 2011…

Qui a levé pour la première fois le drapeau de l’indépendance (soit le

drapeau de la révolution : le drapeau vert) ? Comment et où ? C’était

probablement lors d’un congrès tenu par des opposants syriens à Antalya,

en Turquie, au tout début du mois de juin 2011. Toutefois, le fait qu’il ait

remplacé progressivement le drapeau à la bande supérieure rouge

s’inscrivait d’une part dans le processus de radicalisation sociale et

psychologique de la révolution, et correspondait d’autre part au désir de

marquer l’attachement à des symboles appartenant à une période historique

antérieure au Baath, c’est-à-dire à une Syrie plus plurielle, plus libre et plus

dynamique.

Quant à la bannière présumée islamique, elle est structurellement

identique au portrait par son caractère confessionnel (même si le portrait ne

l’affiche pas). Elle exclut comme lui la majorité des Syriens et cherche à se

substituer par la force au drapeau rassembleur de la révolution.

Dans les deux cas, une Syrie “privée” tente de se substituer à une autre,

plus “publique” : la “Syrie d’Al-Assad” à la République arabe syrienne, et

la Syrie salafiste à la Syrie soulevée contre la tyrannie.

Maintes fois d’ailleurs les slogans assadiens ont été récupérés et changés

en mots d’ordre islamistes. Par exemple, au tout début de l’année 2012, on

a commencé à entendre le slogan “Notre guide éternel est notre prophète

Muhammad !”, qui est une version légèrement remaniée d’un slogan

assadien qui s’était répandu après le massacre de Hama en 1982 : “Notre



guide éternel est Hafez al-Assad.” Il m’est arrivé de lire sur les murs de la

Ghouta orientale : “L’islam sinon rien”, “L’islam ou nous brûlerons le

pays”, “Les soldats de l’islam sont passés par là”, “L’islam pour l’éternité”,

mot d’ordre où le terme “islam” remplaçait tout simplement le terme “Al-

Assad”. Mêmes expressions, mêmes assonances, même ponctuation. J’ai

également eu l’occasion de visionner une vidéo dans laquelle le leader

d’une formation militaire salafiste, Zahrân ‘Allouch, disait entre autres

propos : “L’islam sinon rien !” Outre l’imagination stérile des islamistes

radicaux, tout cela indique clairement leur soif d’exercer un pouvoir absolu

comme si la révolution consistait à remplacer Assad par l’islam, leur islam,

qui est aussi minoritaire parmi les musulmans que l’est Assad en Syrie.

La source de l’extrémisme est dans cette aspiration d’une seule fraction

de la société à occuper l’espace social dans son ensemble. Les assadiens

sont une petite minorité qui s’impose par la force et ces islamistes-là ont

l’ambition de faire de même. Il convient de leur trouver une dénomination

spéciale afin de les distinguer des autres islamistes et de les relier à la

structure politique et intellectuelle assadienne, extrémiste et sectaire.

Sur certains murs, j’ai pu lire cette phrase qui confirme l’analogie entre

les deux structures mentales : “Une seule nation, une seule bannière, un seul

État”, surplombée de la bannière noire et de la profession de foi en blanc, et

cela m’a rappelé le slogan baathiste : “Une seule nation arabe.”

L’affirmation de l’unicité de la bannière dénote d’abord la volonté d’exclure

le drapeau de la révolution.

Il est notoire que ces deux fractions sont liées à des puissances

étrangères. Les assadiens font partie de l’axe régional confessionnel mené

par l’Iran et qui comprend le Hezbollah libanais et des formations chiites

irakiennes, yéménites et autres. Quant aux islamistes radicaux, ils sont

affiliés à l’axe saoudien (auquel font défaut l’indépendance, le projet

autonome et la force propre, contrairement à l’axe chiite iranien). Il s’agit

dans les deux cas de fractions extrémistes, confessionnelles, subordonnées

et antinationales.

Leur analogie structurelle n’implique cependant pas l’équivalence de

leurs responsabilités respectives dans la situation actuelle et n’est pas en soi

un guide politique infaillible. Elle est en revanche un indicateur intellectuel



et éthique d’une extrême importance. Il y a un agresseur et un agressé, une

partie active et puissante et une autre, réactive et plus faible. Établir une

parité absolue entre elles revient à épauler l’agresseur, le régime assadien et

ses alliés.

Le dire ne nous interdit pas de dénoncer en même temps le

comportement tyrannique, exclusiviste et égocentrique de cette seconde

fraction, qui a porté un coup très dur aux milieux sociaux de la révolution

dont elle est issue et qui résistent difficilement contre un agresseur plus

puissant. Ces salafistes, en particulier leurs dirigeants, portent une lourde

responsabilité politique et éthique dans les difficultés internes et externes

que rencontre la révolution actuellement.

Il importe ici de noter la fluidité du mouvement des combattants, qui

passent facilement de formations militaires salafistes vers d’autres

formations “ordinaires” et inversement. Si le régime venait à tomber, il est

fort probable que nombre d’entre eux prendraient des positions plus

modérées. C’est du moins ce que disent beaucoup d’habitants de la Ghouta

orientale.

Cette fluidité sociale est introuvable dans le camp assadien, plus soudé et

déterminé. Le milieu dans lequel le salafisme a prospéré est le plus pauvre,

le plus marginalisé et le moins instruit en Syrie. Il avait été durant les vingt-

cinq dernières années abandonné à lui-même, dans des villages et des

quartiers urbains en perdition. Sa religiosité excessive est une compensation

de son sentiment d’être étranger dans son propre pays. L’islam est pour lui

une patrie de substitution. Les mots sacrés calligraphiés en blanc sur la

bannière noire correspondent dans une certaine mesure à sa vision du

monde, simpliste et manichéenne, et c’est pain béni pour les démagogues

religieux, assoiffés de pouvoir, qui brandissent cette bannière.

TOURNER LA PAGE DE L’EXTRÉMISME ASSADIEN

Cette approche sociale symbolique me semble utile pour imaginer une issue

appropriée au conflit syrien qui, deux ans et trois mois après le



déclenchement de la révolution, menace de détruire totalement la société,

l’État et l’entité nationale.

S’il est vrai que l’extrémisme nourrit l’extrémisme, il est impossible de

mettre un terme à l’expansion des courants extrémistes au sein de la

révolution sans en finir préalablement avec l’extrémisme assadien, avec la

“Syrie d’Al-Assad” et, naturellement, avec Bachar al-Assad en personne.

La trahison nationale de Bachar al-Assad (et de la “Syrie d’Al-Assad”) est

un fait établi. Il a hypothéqué le pays à une puissance étrangère ambitieuse,

l’Iran, qui non seulement est indifférente au sort des Syriens mais sème de

surcroît la discorde confessionnelle sur le plan régional. Bachar a massacré

plus de 100 000 personnes en se faisant aider par des mercenaires

communautaristes qu’il a généreusement “invités” à partager ses crimes. Il

n’a été, et c’est le moins qu’on puisse dire, ni le gardien de l’indépendance

du pays ni le garant de l’unité de tous les Syriens.

Encore plus d’Assad signifie plus d’islamisme radical, de nihilisme

guerrier du type Jabhat al-Nusra et Daech, et davantage de difficultés pour

ceux qui leur résistent. Au contraire, se débarrasser d’Assad, de son “État”

et de ses portraits, produirait des interactions modérées au sein de la société

et mettrait les forces sociales et nationales qui se reconnaissent dans le

drapeau vert dans une meilleure posture pour affronter les extrémistes de la

bannière noire. Elles seraient aussi plus en mesure de s’adresser aux

patriotes qui s’identifient au drapeau de la République arabe syrienne. Par

“patriotes”, j’entends ceux qui sont attachés à une Syrie unifiée sur les plans

social, politique, culturel et économique. Ce sont ceux pour qui les

interactions internes priment sur les relations avec les puissances

étrangères, et l’engagement spécifiquement syrien sur toutes les autres

obligations.

Aujourd’hui, tout tend à renforcer les organisations à la bannière noire, et

en particulier le régime fasciste et ses alliés. Les modérés et les patriotes

sont en position de faiblesse, et la plupart des “verts” se sentent abandonnés

à leur sort, surtout après que le régime a utilisé contre eux les avions, les

missiles à longue portée et les armes chimiques, et que le conflit syrien est

devenu une guerre confessionnelle à l’échelle régionale.



Une telle approche sociale symbolique pourrait également dégager une

vision politique qui consiste à s’adresser à certains secteurs de la société

syrienne baathiste, attachés aux modes de vie “modernes”. Ces modes sont

à défendre parce qu’ils constituent un espace de convergence commun, né

avec la Syrie contemporaine et qui l’a accompagnée durant sa courte

histoire. Je parle des libertés sociétales ayant trait à l’alimentation (boisson

comprise), l’habillement, la mixité dans les espaces publics et semi-publics,

de toutes les libertés dont on ne peut plus se passer de nos jours dans aucun

pays. Il est impensable que l’on puisse jouir des libertés politiques quand

ces libertés-là sont bafouées.

Le régime de Bachar a pratiquement aboli la fonction sociale de l’État, et

sa politique économique a accéléré la marginalisation et la dégradation des

faubourgs et des zones rurales. Il a annexé la Syrie à l’lran qui ne cache pas

ses visées impériales. Son père avait déjà mis fin à la république en

instituant le principe de succession monarchique, avec un pouvoir absolu,

personnel, familial et communautaire. Avant eux, le règne baathiste et la

montée du nationalisme arabe dans les années 1950 et 1960 avaient exclu

les Kurdes sans résoudre aucun problème arabe. Une question nationale

majeure s’est ainsi ajoutée à toutes les autres dont nous subirons longtemps

les conséquences.

En outre, comme l’“arabité absolue” a tué l’esprit émancipateur de

l’arabisme initial, l’idéologie moderniste dans sa version assadienne a lié

les libertés sociétales évoquées plus haut au despotisme politique et à la

marginalisation de la majorité de la population. Elle en a fait un sujet de

discorde plutôt qu’un champ partagé. On ne peut défendre ces libertés

efficacement sans mener parallèlement une lutte sans merci contre la

marginalisation et l’exclusion de larges secteurs de la société syrienne.

La République arabe syrienne est une page de l’histoire du pays, une des

couches de la société syrienne. S’il est impératif de tourner la page de l’ère

baathiste, il importe également de préserver les apports sociaux de cette

république (intégration accélérée des ruraux dans la vie nationale, extension

des services publics, affirmation des libertés sociétales, en plus de

l’arabisme), mais débarrassée des structures idéologiques et politiques de

l’époque. Cela dépasse largement les intérêts des Syriens qui se sont



identifiés plus que d’autres à cette république, car il s’agit de la personnalité

de chaque Syrien, quelles que soient ses origines culturelles ou sociales, et

ne pas prendre en considération la diversité des Syriens risque de nous faire

verser dans un dangereux nihilisme historique.

La nouvelle Syrie pourrait et devrait être le produit d’un compromis

historique entre les deux drapeaux vert et rouge, afin d’évincer le portrait et

d’isoler le salafisme nihiliste. Le premier pas vers ce compromis historique

consiste à se débarrasser du régime qui a trahi la Syrie au profit d’une

puissance étrangère et d’un clan.



 
L’IDÉE RÉPUBLICAINE ET LA RÉVOLUTION SYRIENNE

 

Istanbul, 25 janvier 2014

 
Ce n’est qu’après la révolution, et avec quelque hésitation, que le concept

de république a fait sa réapparition dans les esprits. Durant ces trois

dernières années, de nombreuses initiatives l’invoquant ont eu lieu, dont

une qui semble être un projet de parti politique.

Il manque cependant des réflexions sur ce concept et ses fondements

historiques et idéologiques, sur ses contradictions et ses fonctions politiques

potentielles.

Au cours des dernières décennies, j’ai contribué pour ma part au

lancement d’un débat en Syrie autour de ce concept et ce, dans une

démarche critique en rapport avec deux régressions : politique et

intellectuelle, dans la vie publique syrienne.

La première est l’instauration d’un régime dynastique qui a confisqué

l’État et imposé une tyrannie sanguinaire, transformant un peuple en

formation en un assemblage de sujets subordonnés
72

.

La seconde est le credo élitiste qui appelle à sévir contre les gens

ordinaires, la “plèbe”, au nom des notions de “modernité”, “laïcité” ou

“esprit des Lumières”. Les liens directs et indirects entre le “royaume

assadien” et ces prêcheurs font d’eux les intellectuels organiques du

“premier monde interne” que le clan Assad constitue, l’avant-garde

fasciste
73

.

Je tente dans cet article de démontrer l’efficience du principe républicain

dans la critique de l’islam politique en général, et des formations islamistes

fascistes en particulier. Ces dernières sont apparues après le déclenchement

de la révolution et se sont considérablement renforcées durant l’année 2013,



rendant ainsi un service inespéré au régime assadien et comblant d’aise tous

les intellectuels organiques de son “royaume”.

LA RÉPUBLIQUE ET L’APPROPRIATION DU/DE LA POLITIQUE

Pour rester dans le sillage des objectifs de cet article, nous définissons le

principe républicain comme l’appropriation du politique par l’ensemble de

la population.

La vertu de la république, pour parler comme les Anciens, est l’exercice

de la politique pour le grand public et les gens du commun. On peut

concevoir la république comme un corps social où les gens s’approprient de

manière égalitaire la gestion et la conduite de leurs affaires. Cette égalité

politique leur permet d’élaborer des législations et de les mettre en œuvre

pour développer le vivre ensemble.

L’appropriation du politique signifie également la maîtrise par les

citoyens des outils et des mécanismes du changement social et leur capacité

d’y parvenir par l’action politique. Changer la forme de la propriété à

l’ancienne manière communiste n’a abouti qu’à la domination de la

population par une petite élite usant de méthodes fascistes et engendrant des

formes d’aliénation des individus et des groupes plus terribles que celles

connues dans le système capitaliste. Mais le changement social demeure

limité sans un changement du régime de la propriété qui permette aux

producteurs de maîtriser davantage le processus de production,

l’organisation de leurs propres conditions de vie et celle de la vie sociale

dans son ensemble. L’appropriation du politique implique dans ce sens le

principe socialiste fondé au XIX
e
 siècle qui, dans sa version marxiste,

considère l’économie comme une infrastructure et situe le politique dans la

superstructure. Nous comprenons de nos jours le politique comme étant

l’infrastructure, mais en y intégrant toutes les formes de production et

d’organisation de la vie sociale. Le politique selon cette conception n’est

donc plus strictement confiné à l’État et aux organisations politiques.

L’économie, en tant que production matérielle, en dépend et en fait partie.



Nous partons de cette définition pour affirmer que l’appropriation sociale

du politique prime la nationalisation des forces productives et qu’elle est

une condition du contrôle social des ressources publiques et des conditions

de vie.

Dans ce sens, la république est un “socialisme politique” dans lequel le

public se partage l’appropriation de la politique et de l’État.

L’égalité politique en tant qu’appropriation du politique et du

changement par le public dépasse l’égalité juridique qui est le “plafond” de

la pensée politique libérale. Ce qui est recherché n’est pas tant l’égalité

devant la loi que derrière la loi, si on peut le formuler ainsi, c’est-à-dire

dans l’élaboration des lois (d’après Michel Foucault). Le pari de la

république est même l’égalité derrière le politique, c’est-à-dire dans

l’élaboration des politiques et pas seulement l’égalité devant elles et dans la

participation à l’élaboration des lois. Nous nommons l’égalité dans

l’élaboration des politiques l’“égalité souverainiste”, car elle se base sur la

souveraineté et l’égalité de tous les citoyens dans la production de leur

destin commun et de leur identité (l’identité n’étant pas un patrimoine ni un

héritage mais un projet ouvert). L’idée de la république est bâtie sur la

souveraineté de chacun et de tous, sur l’égalité souverainiste. À ce titre,

l’appropriation du politique, et le changement républicain, permet de

dépasser l’affrontement entre un libéralisme socialement indifférent et un

socialisme autoritaire ou fascisant et donne accès à un “collectivisme

politique”, si l’on peut définir ainsi l’égalité souverainiste.

Rien ne contraint la république à être un État centralisé et basé sur

l’homogénéisation des citoyens comme la république d’Atatürk, en Turquie,

fondée sur la domination d’une élite “nationaliste” qui considère que

l’homogénéité est une règle obligée du républicanisme et repousse les rétifs

à la marge de l’État et de la société. Le modèle homogène n’est pas neutre.

C’est l’hégémonie d’une élite d’origine et d’orientation bien déterminées

sur un public hétérogène en vue de le fondre dans le même moule et

d’éliminer la diversité, les divergences et la politique.

La république ne se réfère pas à un seul public mais à des publics

politiquement actifs, enracinés chacun dans son environnement propre avec

ses propres aspirations. Elle ne consiste pas à réprimer ces aspirations ou à



les hiérarchiser. Bien au contraire, elle se doit d’offrir un cadre permettant à

chacune de s’épanouir, car c’est la condition de l’épanouissement de toutes

les autres (pour paraphraser Marx).

CONTRE LE ROYAUME ASSADIEN

Sur ce terrain, le concept de la république peut constituer la pierre angulaire

de la critique et de la lutte contre la dérive néo-sultanienne de l’État syrien.

Il contrerait le basculement du pays vers un royaume héréditaire fondé sur

le despotisme et la monopolisation des ressources nationales, avec une

organisation communautaire de la société et l’agitation du spectre de la

“discorde” (du conflit sectaire) comme forme dominante des luttes sociales.

En république, l’hérédité politique n’existe pas. La souveraineté

appartient à un peuple qui ne se réduit ni à une identité, ni à un sultan, une

dynastie ou un parti. Dans la conception générale de la république, Bachar

al-Assad et sa lignée n’ont aucune légitimité, cela avant même d’évoquer

leurs crimes contre la Syrie en tant que société, État et entité. La dynastie

Assad n’aurait jamais pu accaparer le pouvoir si les Syriens n’avaient pas

été appauvris politiquement et interdits de débat public. Libérer le débat sur

les questions politiques, le rendre accessible au public le plus large,

forcément hétérogène, permettra de violer la Constitution du royaume

assadien (fondée sur la violation des droits des Syriens), et de remettre la

politique et le débat entre les mains des gens.

C’est sur la séparation entretenue entre un vaste public et un champ

politique étriqué et monopolisé par l’élite dirigeante que s’est érigé le

royaume assadien. La politique a tellement été représentée comme une

science “noble”, réservée à un parti et à une idéologie, et même à des

individus et, en particulier, à un “génie d’exception”, qu’elle est devenue

une propriété privée transmissible aux descendants. Cette perception de la

politique a servi à frapper d’incapacité la plus grande partie de la société

sous le contrôle attentif des services de renseignement. Pendant plus de

quarante ans, à grand renfort de ces services, de l’armée et des autres



formations militaires chargées de la protection du régime, l’interdiction de

politique a été sévèrement maintenue.

De ce point de vue, en remettant la politique et la guerre à la portée de

tous, la révolution syrienne a été une violation majeure de la Constitution

du royaume assadien. En brisant le système de la quarantaine politique, la

république devient une “conscience de soi”, une appropriation de la

politique et de la guerre, celle-ci s’étant imposée comme la condition

nécessaire à celle-là. Il n’y a aucune raison valable de s’opposer à

l’appropriation par le public de la politique par la guerre quand la

confiscation de la politique est protégée par la guerre. Toute monopolisation

de la politique par la guerre justifie le recours à la guerre pour briser le

monopole quand la politique ne le permet pas. Cela vaut pour tout

monopole, actuel comme potentiel.

Le concept de république ne constitue pas seulement une assise critique

et émancipatrice pour la résistance contre le régime assadien mais elle

favorise également une mobilisation contre l’usurpation du politique par les

élites politiques et religieuses qui risqueraient de reproduire le même

système sur une base idéologique différente. Le combat contre

l’avilissement de la Syrie par Assad sera davantage émancipateur en se

doublant d’une résistance acharnée contre toute nouvelle velléité

despotique. La démocratie peut se contenter de procédures mais elle perd

son âme quand elle n’est pas animée d’un esprit républicain soucieux de

l’appropriation par le peuple de la politique et du pouvoir.

Autant ce royaume assadien s’est évertué à éloigner les “publics” syriens

dans leur diversité de la chose commune en les rendant invisibles et

inaudibles, autant le projet de la nouvelle république aspire à restituer la

propriété politique au “prolétariat politique”, c’est-à-dire à tous les Syriens.

Cela débutera par l’abolition du clivage entre les visibles et les audibles et

ceux qui ne le sont pas.

Par ailleurs, la république syrienne n’est pas une entité qui impose une

identité abstraite à des populations locales fort différentes sur le plan

religieux ou ethnique. Elle représente un cadre qui consacre l’égalité

souveraine et politique entre elles en leur qualité de composantes

fondatrices de la république. Celle-ci garantit en même temps l’autonomie



des individus, l’égalité entre eux et leur appropriation de la politique en tant

qu’individus.

Le principe d’appropriation de la politique est compatible avec une large

décentralisation qui permette aux différents milieux la gestion de leurs

affaires et la maîtrise de leurs ressources, la plus importante étant l’accès à

la politique, à la législation et au pouvoir. Il est incompatible en revanche

avec la toute-puissance de l’État central.

CONTRE L’ÉLITISME MODERNISTE

Le contenu critique et émancipateur du concept de république peut être

appréhendé sous un autre angle : celui de la remise en cause de l’élitisme

utilisant les notions de laïcité, de lumières et de rationalisme comme

stratégie de contrôle des populations. Une stratégie qui vise à les couper du

politique, au nom de prescriptions qui renvoient à des abstractions telles

que l’“Histoire”, la “Raison” ou la “Modernité”.

Les “éclairés” font preuve d’une loyauté sans faille à la logique léniniste

relative à la transmission de la conscience révolutionnaire aboutie à une

classe baignant dans le spontané et le revendicatif. Sans même qu’il y ait le

moindre changement structurel, voici que l’“illumination” par le haut

emboîte le pas à la révolutionnarisation par le haut. Il est supposé que ces

“lumières” vont apporter le savoir et la raison à des populations

nonchalantes, incapables de se libérer et de s’exprimer par leurs propres

moyens. Leur seule voie de salut pour gravir les échelons de l’émancipation

est de s’en remettre à ces “éclairés”, les seuls selon eux dotés de raison.

Le modernisme éclairé se présente comme un courant intellectuel

abstrait, exclusivement dévoué à la pensée et qui se situe au-dessus de la

politique et des conflits qui y ont trait. Mais ses idéologues sont en réalité

des militants politiques qui dissimulent la portée politique de leur

production, préférant discourir sur la pensée, le savoir et la raison. Nier

cette portée politique ne l’efface pas, mais cache une aspiration à se poser

comme référence politique supérieure, incontestée et indiscutée, comme



celle à laquelle tendent certains islamistes. Si ces derniers acceptent le

modèle du “despote juste” ou une forme médiocre de démocratie, les

élitistes “rationalistes” optent pour le “despote éclairé” qui cajole l’élite et

gouverne la plèbe d’une main de fer.

Une des caractéristiques les plus saillantes de l’élitisme moderniste et

éclairé en Syrie est sa connivence avec le royaume assadien. Les

“modernes”, en effet, s’élèvent contre le “populisme” mais ne se posent pas

de questions sur l’état du “peuple” et sur les réalités concrètes des

populations locales et ne fournissent pas le moindre effort d’analyse

politique. Et le despote, lui, enchaîne et bâillonne ces mêmes populations

sans jamais être importuné par les hérauts de la modernité et des lumières.

La critique du “populisme” débouche parfois sur des propositions

franchement réactionnaires, comme priver les analphabètes du droit de vote

dans des élections libres. Des élections qui, à l’époque où ces propos ont été

tenus par Georges Tarabichi, n’étaient prévues dans aucun des pays arabes.

L’élitisme moderniste s’en prend aux plus faibles, les analphabètes dans ce

cas, qui se trouvent dans les couches des plus démunis, sans établir un lien

entre l’illettrisme et la pauvreté, et encore moins entre la pauvreté et le

mode tyrannique d’exercice du pouvoir.

Le royaume et les “laïques” ont un autre point commun, qui est

l’obsession du “fondamentalisme”. Ce que ne discerne pas cette élite

totalitaire, c’est le rapport intime entretenu entre ce “fondamentalisme” et le

régime des privilèges politiques. Le premier, en tant que tentative

d’appropriation du politique à travers le religieux, est une conséquence de

la confiscation du champ politique par le second. Si le système fondé sur le

monopole politique et la discrimination sociale n’est pas balayé, la Syrie

n’aura aucune chance de tenir longtemps tête à la menace fondamentaliste.

Au fond, l’orthodoxie moderniste ne diffère guère de la doctrine sociale

des officiers du renseignement, que ce soit dans leur manière de qualifier la

majorité des Syriens de fanatiques, d’arriérés et de racaille ou dans sa mise

en quarantaine politique. La frontière est ténue entre l’exclusion politique et

l’éradication à coups de barils d’explosifs, de missiles Scud ou d’armes

chimiques en cas de révolte. D’ailleurs, les “éclairés” n’ont jamais protesté

contre ces crimes indiscutables. En revanche, le républicanisme délimite un



champ intellectuel et politique qui nous permet de mettre à nu les

fondements intellectuels de l’éradication et de les combattre.

Dans le combat pour l’appropriation de la politique, le républicanisme est

l’exact contraire du modernisme élitiste. La séparation entre le peuple et la

culture (“raison”, “savoir”, “pensée”) est la caractéristique par excellence

du courant élitiste moderniste. Elle s’inscrit dans le droit-fil de la pratique

despotique qui consiste à couper le peuple du politique.

La république est un projet qui vise autant l’appropriation par le peuple

de la culture, de la production de la pensée, des principes et du sens que

l’appropriation de la politique (organisation, discours, protestation,

initiatives publiques…) et la maîtrise de la vie économique (production et

redistribution des richesses).

CONTRE L’ÉLITISME ISLAMISTE

La république permet par la suite de récuser radicalement les courants

islamistes fascistes et la théorie de l’islam politique en général. Le principe

républicain remet le politique, la souveraineté, l’autorité et la législation

aux mains de la “majorité des gens ordinaires” qui ne détient pas le

“savoir”. Ce n’est le monopole ni d’un héritier, ni d’un savant, ni d’un être

divin et de ses représentants sur terre. Ceux qui “ne savent pas” ont toujours

la possibilité d’apprendre, de se transformer et de transformer leur monde.

Ils sont les plus à même de savoir ce qui est le mieux pour eux, tandis que

“ceux qui savent”, les islamistes, ne possèdent qu’un “savoir” statique. Or,

“une science immuable est une ignorance immuable”, pour citer le grand

mystique Niffarî.

Dans ce sens, la pensée républicaine est une pensée séculière, résolument

laïque, mais, grâce à ses partis pris sociaux, en rupture avec l’autoritarisme

laïque.

D’un point de vue social, la pensée politique islamiste est généralement

élitiste. Elle donne le dernier mot concernant la politique, le savoir, la

législation, la morale, à des individus ou des assemblées de “savants”



religieux. Cet élitisme est encore plus marqué dans les courants islamistes

radicaux, qui font de la violence un outil ordinaire de la lutte politique,

écartant sur leur passage la majorité de la population, y compris la grande

majorité des croyants. Ils érigent de la même façon la notion d’apostasie en

pilier fondateur de leur politique d’éradication de leurs contradicteurs.

La pensée républicaine renvoie à l’existence matérielle des personnes

dans leurs milieux sociaux et leurs groupes et communautés hétérogènes.

Elle ne les considère pas comme des “adorateurs de Dieu” ou les porteurs

d’une identité islamique. Ce sont ces hommes et ces femmes prosaïques qui

sont les dépositaires légitimes de la politique et qui sont aptes à prendre en

main leur destinée indépendamment de toute exigence contractuelle ou de

toute disposition constitutionnelle liée à certaines conditions imposée une

fois pour toutes.

C’est donc au titre de propriétaires légitimes que les citoyens sont égaux

en république. Cette égalité dans la conception du politique, des lois et des

institutions n’est compromise ni par la démographie, ni par les origines, ni

par le genre. Le corps des femmes tout comme celui des hommes est leur

propriété exclusive. Il n’appartient ni à la nation, ni à l’État, ni à la religion.

Dans le contexte de la révolution syrienne, la religiosité islamique a aidé

un large public à s’approprier la chose politique en termes de contestation,

de discours et d’organisation. Elle a par conséquent eu un effet républicain,

violemment contré par l’élite au pouvoir et la prétendue élite intellectuelle.

Mais l’effet républicain fut aussitôt tué dans l’œuf par la pensée élitiste

islamiste, et le despotisme qu’elle inspire. Il s’estompe toujours dans la

plupart des courants islamistes car ils exploitent la puissance contestatrice

de la religiosité en faveur d’un projet élitiste privé. Ils ne tolèrent d’ailleurs

pas cette même religiosité si elle échappe à leur contrôle. Le pouvoir auquel

aspirent les islamistes n’est même pas une “république des musulmans”

mais au mieux un pouvoir despotique élitiste, et au pire fasciste de type

Daech.

D’une manière générale, la pensée islamique n’est toujours pas en

mesure d’élaborer des concepts religieux progressistes dont la traduction

politique mettrait en échec les projets communautaires ou étroitement



sectaires. C’est un défi majeur qui pourrait produire, s’il était relevé,

l’équivalent de la théologie de la libération en Amérique latine.

La pensée républicaine rejette la conception procédurale de la démocratie

qui est acceptable pour les islamistes modérés. Une conception qui admet

l’accessibilité des citoyens à la politique mais pas la souveraineté des

individus et des groupes sur leurs propres destins et conditions de vie.

Une telle démocratie facilite forcément l’entrisme des extrémistes

religieux, défenseurs de la “gouvernance divine”. Le “règne de Dieu”

signifie pour eux que le pouvoir, l’autorité, la souveraineté, la législation et

la légitimité sont aux mains de ceux qui gouvernent au nom de Dieu, des

gens “comme nous”, qui acquièrent un pouvoir absolu, un droit de vie ou de

mort. De la même façon que le régime assadien considère une bonne partie

de la population comme de la vermine et s’emploie à l’exterminer au

moyen de barils d’explosifs, de gaz chimiques et de missiles Scud, ces

islamistes radicaux sont disposés à faire subir le même sort à ceux qu’ils

traitent d’apostats, agents de l’Occident ou opposants laïques, mais peut-

être avec une technologie mortifère différente. Les armes du régime sont

bien plus létales mais le meurtre djihadiste, plus spectaculaire.

La logique de l’apostasie fonde un pouvoir qui combine théocratie

traditionnelle et techniques modernes. Ce qui devrait nous conduire à

former un large front contre les néofascistes, et il ne fait aucun doute qu’il

existe des musulmans pratiquants, voire islamistes, qui sont disposés à

s’engager dans un tel front contre des organisations comme Daech.

La pensée républicaine n’est cependant nullement hostile à la religion, en

l’occurrence à l’islam, elle ne dénigre pas la foi musulmane, ne dévalorise

pas les musulmans par rapport aux autres, mais ne les favorise pas non plus.

Les dévots musulmans n’ont pas moins ni plus de valeur que les non-

pratiquants ou les non-croyants. Leur foi est tout aussi légitime que celle

des autres.

Les intellectuels islamophobes, qui se sont toujours montrés complaisants

envers le régime fasciste, sont complices de ses crimes et ne sont pas

crédibles, moralement et intellectuellement, quand ils dénoncent les crimes

des groupes djihadistes.



Contrairement à ce que pensent les élites islamistes et modernistes

confondues, ce que nous appelons confessionnalisme ou communautarisme

ne s’enracine pas dans notre héritage socioculturel mais dans la

discrimination sociale actuelle sous ses différentes formes. Loin d’être un

vieux résidu identitaire, il est un outil de contrôle et de pouvoir. C’est

pourquoi nous ne pourrons nous en affranchir qu’en luttant contre les

discriminations sociales et pour l’appropriation de la politique par tous les

citoyens et l’égalité souveraine entre eux.

 

Le principe républicain implique une critique du libéralisme économique

très en vogue dans certains milieux favorables à la révolution syrienne.

Ainsi du fameux “plan de transition démocratique en Syrie” publié durant

l’été 2013, qui évoque avec une certaine légèreté la “liberté économique” et

la “transition vers le marché libre”, c’est-à-dire en pratique le pillage des

ressources nationales par les plus riches et leurs partenaires régionaux et

internationaux. Les besoins de la société syrienne, qui a subi des pertes

incommensurables durant deux ans et demi de guerre, ne sont appréhendés

qu’en termes humanitaires, alors qu’elle aspire à l’appropriation des

ressources publiques et à leur répartition équitable selon les besoins, en

particulier des plus défavorisés. Le texte semble se préoccuper davantage de

l’identité du futur système économique et de ses principaux acteurs

(entreprises et hommes d’affaires fortunés) que de l’intérêt général de la

population. Il sépare ainsi la population des ressources publiques et écarte

la possibilité pour elle de contrôler les processus de production. Cette

logique n’est pas très éloignée de celle du royaume assadien en matière

politique, de celle des élites modernistes en ce qui concerne la culture et le

savoir, et de celle des élites islamistes pour ce qui est de la religion, et plus

généralement de la spiritualité et de la morale. Les gens ordinaires en Syrie

se sont révoltés contre le népotisme et la discrimination sociale, pour la

justice et la liberté, et pour prendre en main leur destin, et non pour

l’“économie de marché” ou pour l’“islam”.

UNE NOUVELLE CONCEPTION DU/DE LA POLITIQUE



En guise de conclusion, je dirai que le républicanisme, en tant que principe

de réappropriation du politique et de changement opéré par le grand public,

permet de lutter contre trois formes de tendances élitistes fascisantes :

héréditaire assadienne, intellectuelle moderniste et religieuse islamiste. À ce

titre, la république constitue une base saine pour rassembler les initiatives

politiques des groupes d’intellectuels et des forces progressistes dispersés

en Syrie.

Si le sort du pays est aujourd’hui entre les mains d’un régime fasciste et

d’organisations islamistes de la même trempe, si l’opposition traditionnelle

se répartit entre deux courants paternalistes, le mumâni’ (récalcitrant) et le

libéral, le principe de la république représente l’énergie émancipatrice et

égalitaire la plus proche des premiers moments de la révolution syrienne. Il

peut contribuer à former un nouvel esprit révolutionnaire, tant sur le plan

intellectuel et culturel que sur celui de l’organisation et de l’action

politiques.

Au vu de nos expériences au cours des trois dernières années, nous avons

besoin d’une nouvelle conception du/ de la politique, qui pourrait être

fondée sur le principe de la république. C’est un moyen de sortir de

l’impasse à laquelle nous ont menés le régime, ses homologues islamistes et

les formations obsolètes de l’opposition traditionnelle.



 
LE SULTAN MODERNE :

LES SOURCES SOCIALES ET POLITIQUES

DU COMMUNAUTARISME EN SYRIE

 

Istanbul, janvier-février 2015

 
Selon une théorie très répandue, la source du communautarisme serait tout

simplement l’existence dans une société donnée de “communautés”, qui ne

seraient que les différentes confessions religieuses et n’entretiendraient

forcément entre elles que des relations d’hostilité et de méfiance

réciproques, voire de guerre. Or il n’est pas de société où ne coexistent

plusieurs communautés. Pourquoi ne sont-elles pas toutes menacées en

permanence de tensions confessionnelles ? Théorie donc vulgaire, fondée

sur une impression première sans recul ni examen de ce qu’elle recèle, et

seule sa critique nous permet de mieux cerner le problème. Les

communautés sont elles-mêmes des constructions sociales, dans des

conditions politiques précises, et c’est ce que j’essaie d’analyser dans ces

pages.

Une autre théorie, “progressiste”, prétend que le communautarisme

reflète des structures sociales périmées. Je défends ici l’idée qu’il est une

stratégie politique, un instrument de gouvernement, et non le prolongement

d’un passé qui ne veut pas mourir. S’il en est ainsi, c’est que ce passé est

revivifié par les politiques, les agencements et les rapports de pouvoir au

présent. Son legs ne survit que parce qu’il s’articule à des situations

présentes.

Le communautarisme n’est pas non plus une forme de fausse conscience,

une illusion, une passion ou une déviance idéologique, même s’il se

manifeste parfois sous la forme d’une idéologie, et nourrit des illusions et

des passions. Il n’est pas qu’une appartenance identitaire, parfois fanatique,



même quand les communautés paraissent fermées sur elles-mêmes et

exclusives. Il est un aspect de l’exercice du pouvoir et de discrimination

sociale, s’incarne dans des situations politiques et sociales, et se constitue à

travers des pratiques allant jusqu’au meurtre, mais il se fonde toujours sur la

discrimination et s’exprime et s’affirme dans des discours et des doctrines.

Je me limiterai au cas de la Syrie, qui me semble pertinent parce qu’il est

occulté et qu’il est du domaine de l’interdit – un interdit protégé par la

violence et une certaine “culture”. Penser le communautarisme en Syrie

exige en effet une réflexion qui va au-delà des apparences et des discours

explicites pour analyser la société, l’État et la politique durant les décennies

du pouvoir assadien. C’est penser aussi la violence et la “culture”.

En menant cette analyse, nous tenterons d’élaborer un modèle

sociopolitique, que nous nommons l’“État sultanien moderne”. Le

communautarisme en est l’un des fondements, les autres étant l’allégeance

(la subordination), la discorde (la guerre confessionnelle) et l’“éternité” (la

dévolution héréditaire du pouvoir).

L’ORDRE NOUVEAU ET SES CONTRADICTIONS

La période que nous analyserons en particulier est celle de la fondation du

régime par Hafez al-Assad après son accession au pouvoir en 1970. Non

que les relations intercommunautaires fussent auparavant idylliques, mais

notre choix méthodologique se justifie par le fait que la tendance générale

entre l’indépendance en 1946 et le coup d’État de 1970 allait dans le sens

de l’élargissement du champ politique national, de la participation de plus

en plus large des Syriens de différentes origines à la vie publique et de la

sécularisation progressive de la pensée et de la pratique sociale, donc d’un

recul du communautarisme dans les instances de l’État. Sans quoi,

d’ailleurs, la prise du pouvoir par le Baath, voire par Assad lui-même, aurait

été impossible.

Aussi bien dans la période qui a suivi l’indépendance que dans celle du

pouvoir baathiste pré-Assad (1963-1970), de profondes contradictions



minaient le pays. Dans la première, une petite élite composée soit de

notables urbains, formée notamment durant les dernières décennies

ottomanes, soit d’officiers qui avaient en partie servi sous le mandat

français, gouvernait un pays dont la population assez hétérogène (et qui

comptait moins de quatre millions de personnes en 1946) connaissait une

croissance rapide. Des appareils religieux musulmans sunnites

déterminaient ce qu’était ou n’était pas l’islam, et leur autorité s’exerçait

sur les musulmans non sunnites – une autorité non souveraine, sans moyens

de coercition, mais effective. Elle intervenait dans les domaines de

l’enseignement religieux, du statut personnel et des cérémonies religieuses,

et touchait tant les sunnites (qu’on n’avait d’ailleurs jamais consultés pour

obtenir leur approbation) que les alaouites, les druzes, les ismaéliens, les

chiites ou autres. Il n’existait pas de cadres juridique ou institutionnel

traitant les Syriens en individus indépendants, pouvant décider librement ce

qu’ils voulaient en matière d’enseignement ou de statut personnel.

Sous le Baath, la nouvelle élite n’avait pas la légitimité nécessaire pour

régler cette dernière contradiction, due à l’hégémonie religieuse sunnite. En

revanche, la base sociale de la vie publique s’est élargie grâce à la réforme

agraire, la nationalisation des grandes entreprises et des banques, et

l’extension de l’enseignement. Des ruraux ont mis fin à la domination par

les notables urbains dans la bureaucratie, l’armée, les services éducatifs.

Mais la nouvelle élite n’a pas tardé à engendrer une contradiction non

moins profonde entre la base ainsi élargie et un régime politique fondé sur

la mainmise sur le pays, par la force, d’un parti unique, voire d’un seul

homme.

Avec Hafez al-Assad (1970-2000), la base sociale de la vie nationale a

cessé de s’étendre sous l’effet du despotisme exacerbé du régime, d’un côté,

et de la constitution progressive d’une nouvelle bourgeoisie, de l’autre,

composée de deux catégories : la première joue le rôle d’intermédiaire entre

le centre du pouvoir et le public (je l’appellerai la bourgeoisie locale ou les

nouveaux notables), alors que la seconde détient les principales ressources

du pays et les secteurs économiques juteux (que j’appellerai la bourgeoisie

centrale). Les anciennes contradictions réapparurent sous de nouvelles

formes. Celle d’abord entre des structures politiques cloisonnées et une



population en croissance galopante : de six millions en 1970 à neuf

en 1980 et à dix-huit en 2000, majoritairement exclus de la vie politique, et

dont 42 % vivaient du secteur économique informel. Celle ensuite due à la

permanence de l’hégémonie sunnite en matière d’enseignement religieux,

de statut personnel et de célébrations religieuses, considérée par Assad

comme une compensation de son monopole absolu du pouvoir politique.

Celle enfin de la discrimination de classe prébaathiste, revivifiée par le

régime de Hafez al-Assad avec ses traits de plus en plus totalitaires et

fascisants, et qui s’est exacerbée sous Bachar, mettant face à face la

nouvelle bourgeoisie et des masses de Syriens appauvris et marginalisés par

la politique économique néolibérale et la dislocation des anciens appareils à

caractère populiste. Mais revenons à l’année 1970, date du coup d’État de

Hafez al-Assad.

SÉCURISER LE RÉGIME

Il était clair dès le début que Hafez al-Assad jetait les fondations d’un

régime destiné à durer. Né en 1930, il avait dix-neuf ans quand eut lieu le

premier coup d’État militaire, suivi d’autres dans une décennie agitée au

cours de laquelle la Syrie connut aussi une période pluraliste. Il fut à

l’époque de l’union syro-égyptienne (1958-1961) l’un des cinq fondateurs

du comité militaire baathiste clandestin. Il participa au coup d’État mené

par des officiers nassériens et baathistes en 1963, puis à celui de 1966,

avant de se retourner contre ses anciens camarades et de prendre le pouvoir

en 1970. Il fit emprisonner Salah Jedid, le secrétaire général du Baath,

pendant vingt-trois ans, jusqu’à sa mort, et Noureddine al-Atassi, le

président de la République, qui ne fut libéré qu’au bout de vingt-deux ans,

juste avant sa mort d’un cancer généralisé.

Dans les deux décennies qui suivirent l’indépendance, le nationalisme

panarabe était l’idéologie politique dominante, dans une formulation

d’abord “libérale”, ensuite “socialiste”, mais dans les deux cas opposée

théoriquement au communautarisme. La discrimination sociale



fondamentale était régionale, la plus grande partie du pays – les campagnes

et les petites villes – étant négligée au profit de Damas et d’Alep, et dans

une moindre mesure de Homs et de Hama. Et ce fut là que le Baath recruta

son cadre militaire et élargit sa base sociale.

Il est probable que la principale leçon que Hafez al-Assad retint de son

expérience récente était que prendre le pouvoir en Syrie était plus facile que

de le conserver. Et il a tout fait pour y aboutir. “Assad pour l’éternité”

devint le slogan que devaient scander chaque matin les écoliers et les

soldats durant les deux dernières décennies de son règne. Et il en allait de

même dans les chansons comme dans les “manifestations populaires

spontanées”, au cours des massacres et dans les prisons, et on ne compte

pas le nombre de statues élevées à sa gloire à travers le pays.

Son premier souci fut donc de former des appareils de sécurité fidèles et

redoutés, dirigés par des alaouites de son clan (puis de celui de sa femme),

avec une préférence pour les membres de sa propre famille, les plus dignes

de confiance. Il accorda à ces services des privilèges de toutes sortes, et il

était normal que des jeunes issus d’une communauté pauvre et longtemps

méprisée se pressent de rejoindre l’armée et les services de renseignement

du moment où ils étaient ainsi sollicités. Notons que déjà sous le mandat

français, beaucoup d’alaouites embrassaient la carrière des armes, à la

recherche d’un revenu stable, mais aussi parce qu’ils y étaient encouragés

par les Français, alors que les notables des villes s’en éloignaient, préférant

le commerce et les professions libérales et répugnant à l’idée de servir dans

une armée étrangère. Ce qui est certain, de toute façon, c’est que les

appareils répressifs furent dès le début du règne d’Assad recrutés sur une

base confessionnelle.

En même temps furent formées des milices, avec à leur tête des proches

du président : son frère Rifaat à la tête de Sarâya al-difâ’ (Brigades de la

défense), son beau-frère Adnân Makhlouf à la garde républicaine, ‘Alî

Haydar aux Unités spéciales. Chaque formation de l’armée régulière devait

être dirigée par trois hommes, appartenant à des communautés différentes :

un chef militaire, un politique du parti Baath et un responsable sécuritaire,

ce dernier ayant la prééminence. L’armée n’était plus, après l’armistice qui

a suivi la guerre de 1973 avec Israël, qu’un instrument de répression,



d’abord au Liban en 1976, contre les Palestiniens et les Libanais, ensuite

contre les Syriens. D’armée nationale surpolitisée, elle s’est transformée en

un outil dépolitisé au service exclusif de la tyrannie. C’est pourquoi il est

erroné de définir le régime comme “militaire”. Disons pour le moment que

c’est un régime de mukhâbarât (services de renseignement), dont le seul

souci est sa pérennité, grâce aux mukhâbarât en situation de paix, et à des

unités militaires sécuritaires dans la guerre.

Tous les appareils sécuritaires dépendaient directement du président, et

chacun était indépendant des autres, de façon qu’il fût le seul à pouvoir

synthétiser leurs rapports et à avoir une vue d’ensemble de la situation dans

le pays.

Le régime était fondé sur l’allégeance au président. Chef de l’État,

commandant en chef des forces armées, secrétaire général du parti unique,

il était aussi le symbole de la Syrie, le centre de la vie publique, bien plus

important que l’État, l’armée, le parti, le pays et son peuple. On le traitait de

génie, de sage, de grand, de “maître de la patrie”, “héros de la guerre et de

la paix”, “grand de cette nation”, de premier des professeurs, des médecins,

des ingénieurs, des avocats… On ne pouvait tourner les yeux nulle part sans

voir ses portraits et ses statues. Cette glorification n’était pas uniquement

destinée à convaincre les gens de son génie mais aussi à leur faire

comprendre qu’il était éternel et prêt à tout pour garder le pouvoir. La

surenchère dans les manifestations d’allégeance profitait à des individus,

des familles ou des groupes qui cherchaient ainsi à assurer leur autorité sur

le plan local ou à évincer ses détenteurs. Ce qu’il fallait bien comprendre,

c’est qu’il n’y avait dans le pays qu’un seul homme libre de ses pensées et

de ses gestes (selon la définition de l’“Orient” par Hegel), autrement dit il

n’y avait qu’un seul être politique, le président, et la politique était interdite

à tous, partis, parlement, journaux. Pas de débats, pas de réunions libres ou

de manifestations spontanées, tout le monde, hormis le président, n’était

inexistant politiquement. Mais nous verrons que ces “esclaves” ne cessaient

de résister comme ils le pouvaient.

L’“ASSADISME” : ÉTAT PRIVÉ ET COMMUNAUTÉ PUBLIQUE



Que signifie cette politique consistant à placer des alaouites aux postes de

direction militaires et sécuritaires ? Que signifie le fait que des hommes, en

raison de leur origine confessionnelle, occupent des positions centrales dans

les institutions de l’État, censées être publiques ? C’était “publiciser” un

groupe particulier, lui accorder un statut public, en faire une communauté

publique privilégiée. Il va sans dire que tous les alaouites, ou la majorité

d’entre eux, n’ont pas eu la chance d’occuper ces positions, mais il est

évident que certains alaouites en ont bénéficié bien plus que tout autre

Syrien. Néanmoins, parler d’une communauté politique publique ne signifie

pas que les alaouites étaient libres ou bien qu’ils gouvernaient le pays en

tant qu’alaouites. Les sunnites constituent aussi une communauté publique

dans la mesure où leur doctrine est dominante sur les plans éducatif,

juridique, symbolique, ce qui ne profite nullement à tous les sunnites ni à la

majorité d’entre eux.

La discrimination au profit des alaouites dans les principales institutions

de la “république” signifie la privatisation de l’État. L’expression courante

“la Syrie d’Al-Assad” résume bien cette situation. Elle sous-entend que la

Syrie est la propriété de son président, relégable à son fils après sa mort. À

la base de cette privatisation, la confessionnalisation de la fonction

sécuritaire, qui est l’“État profond”, le véritable centre du pouvoir.

Rien ne révèle mieux cette dérive que le phénomène des chabbîha, ces

groupes d’irréguliers rassemblés autour des patrons de la famille Assad ou

d’autres familles alaouites influentes, et qui maltraitent l’État apparent et

l’ensemble de la population au nom de l’État profond. Phénomène

relativement ancien, apparu au lendemain de l’intervention syrienne au

Liban, en 1976, qui s’est développé dans les années 1980 et qui atteint son

apogée après le déclenchement de la révolution quand les chabbîha ont

commencé à jouer un rôle sécuritaire public tout en étant des groupes

privés. Ils seront institutionnalisés fin 2012, sous contrôle iranien, dans les

“Forces de défense nationale”, lancées contre la population favorable à la

révolution parallèlement aux services officiels, responsables de la mort sous

la torture de 11 000 personnes jusqu’à août 2013, comme révélé par le

rapport “César”.



Qu’est-ce qui a poussé le régime à s’en remettre à la confiance

communautaire “naturelle” au lieu d’essayer de gagner l’adhésion populaire

à sa politique ? Deux choses : la première est la personnalité cynique du

président, qui pensait que la grande majorité des citoyens n’aspirait qu’aux

biens matériels, et que la minorité récalcitrante avait peu de poids et pouvait

de toute façon être facilement éliminée. Il veillait à corrompre son

entourage pour le faire chanter au besoin et lui interdire de penser à jouer

un rôle politique autonome. La seconde est que l’adhésion nationale

nécessite un investissement coûteux dans l’enseignement, l’économie, la

culture, la citoyenneté et l’égalité juridique et politique, ainsi que l’abandon

du désir ardent de se maintenir éternellement au pouvoir. La confiance

naturelle est une mine exploitable avec un minimum d’efforts. Sa “rente”

suffit à assurer la pérennité du pouvoir. Le communautarisme ressemble

dans ce sens à la rente pétrolière des familles régnantes dans le Golfe. Il est

une source généreuse et gratuite d’allégeance qui garantit à moindres frais

l’indépendance des gouvernants vis-à-vis des gouvernés.

Le régime tirait profit de la longue frustration des alaouites, discriminés

jusqu’au mandat français, et qu’ils avaient exprimée politiquement après

l’indépendance en un langage nationaliste, panarabe ou grand-syrien, puis

communiste à partir des années 1980. L’allégeance personnelle comme

fondement du pouvoir et la confessionnalisation des appareils militaires et

sécuritaires engendraient forcément des visions différentes de l’État, les uns

considérant qu’ils en faisaient partie, et les autres qu’ils en étaient exclus.

Les notions de patriotisme et d’unité nationale dans l’acception du régime

n’avaient pour fonction que d’occulter ce décalage au sein de la population

dans l’identification avec l’État et d’interdire tout débat sur ses origines

politiques et sociales. On incriminait ainsi la dénonciation des pratiques

communautaristes du régime comme une “incitation à la discorde

communautaire”.

Beaucoup d’intellectuels avant la révolution s’étaient d’ailleurs illustrés

dans la défense de ce tabou et du “patriotisme” qui le justifiait, volant au

secours des appareils idéologiques qui s’efforçaient de les inculquer et des

services de sécurité qui réprimaient ceux qui les transgressaient. Toutes ces

pratiques et tous ces discours ne faisaient que souligner davantage la



discrimination confessionnelle, enjeu d’une lutte qui se poursuit encore de

nos jours.

La reproduction du régime dépendait en fait de la reproduction des

divisions confessionnelles et de la dissolution du lien national. Avec le

temps, les Syriens sont devenus de moins en moins des citoyens syriens et

de plus en plus des individus appartenant à telle ou telle communauté. Il est

aussi indispensable pour la reproduction du régime de diviser les Syriens,

de les rendre méfiants les uns par rapport aux autres, que de les humilier. La

violence physique et l’humiliation, à l’instar de celles exercées par les

Israéliens en Palestine occupée, et plus généralement à l’instar de toute

relation entre colonisateur et colonisé, incitent les humiliés à se replier sur

leur parentèle en quête de protection et les empêchent de concevoir une

communauté plus large, à caractère national. Dans le système

communautaire, comme dans le système tribal, l’humiliation individuelle

est perçue collectivement. Le rang de “notre” communauté, sa dignité et son

honneur appellent une réponse au moins aussi violente à l’humiliation subie

par l’un des nôtres, une réponse qui doit rester gravée dans la mémoire de

l’autre communauté. À cet égard, il est évident que le viol est la forme de

violence la plus douloureusement ressentie dans une formation patriarcale,

telle une tribu ou une communauté.

Le principe de justice dans le droit moderne interdit les punitions portant

atteinte à l’intégrité physique et à la dignité. Cela n’a jamais été le cas en

Syrie, mais la situation s’est particulièrement aggravée sous les Assad, et

l’on a assisté à une généralisation de l’humiliation, de la torture et des

punitions collectives allant jusqu’aux massacres et aux sièges de villes et de

villages. Le confessionnalisme étant un instrument de gouvernement, le

régime considère que ses opposants sont animés par des sentiments

exclusivement confessionnels, et ils doivent prouver le contraire à des

appareils recrutés sur une base confessionnelle, comme aux gardiens

“culturels” du tabou. Soit dit en passant, tout cela convient parfaitement aux

islamistes, notamment salafistes.

Ces remarques nous paraissent nécessaires pour comprendre que le

communautarisme est un rapport de force. Il n’est pas une expression

politique de la société, de la religion ou de la culture, ni une simple forme



de clientélisme. Il est haine et coercition, discrimination et méfiance,

violence et dissimulation. Quand il se perpétue pendant des décennies, il

provoque forcément d’interminables guerres civiles.

La montée du communautarisme, liée à la publicisation d’une

communauté privée, s’est toujours accompagnée de violence et de haine,

dès les premières années du règne de Hafez al-Assad. L’attribution de ce

nouveau statut aux alaouites visait la détention éternelle du pouvoir,

l’appropriation permanente de l’État, et du pays tout entier, par Assad et son

clan. Et ce régime aux deux visages qu’il fondait, avec une communauté

publicisée et un État privatisé, impliquait une dévolution héréditaire du

pouvoir, qui est l’un des principaux rouages du système sultanien moderne.

Celui-ci est par définition éternel et héréditaire, et le communautarisme en

est l’un des piliers.

L’“ASSADISME” : ÉTAT APPARENT ET ÉTAT PROFOND

Deux États coexistent en Syrie : l’un est apparent, l’autre, occulte. Le

premier est public, non communautaire, dépourvu de pouvoir, et le second,

privé, confessionnel, détenant un pouvoir de décision illimité en tout ce qui

concerne les rapports sociaux, les ressources nationales, les relations

extérieures, régionales et internationales. Les composantes du premier sont

le gouvernement, l’Administration, le “Conseil du peuple”, l’armée

régulière, l’appareil judiciaire, les services publics. C’est le monde des

fonctionnaires exécutifs n’ayant nulle liberté d’action. L’État occulte est

celui du président et de sa famille, des services de sécurité et des formations

militaires exclusivement sécuritaires, des hommes enrichis à l’ombre du

pouvoir (et dont la figure de proue est Rami Makhlouf, le cousin maternel

du président). Dans l’État apparent, la différence entre un chef et un

subalterne est insignifiante, alors qu’il n’y a pas de commune mesure entre

l’autorité du premier et celle d’un chef de l’État occulte. Il n’y a que des

petits dans l’État apparent. Les grands sont tous dans l’occulte.



Prenons l’exemple de Riad Hijab, qui a exercé les fonctions de Premier

ministre en 2012. Il était en principe le deuxième personnage de l’État après

Bachar al-Assad. Mais un haut officier des services de sécurité, comme

Jamil Hassan, chef du service de renseignement de l’armée de l’air, était

incomparablement plus important. Alors que ce dernier, en tant qu’“enfant

du régime”, était doté d’un pouvoir de décision, Hijab pouvait à peine

intervenir pour la promotion d’un fonctionnaire. Quand les mukhâbarât lui

adressaient par exemple une liste de fonctionnaires à répudier, il n’avait

qu’à s’exécuter.

À cet égard, on peut noter que tous les dissidents depuis le

déclenchement de la révolution appartenaient à l’État apparent, y compris

les déserteurs de l’armée régulière, et aucun à l’État occulte, celui des

hommes qui possèdent la Syrie et la gouvernent.

N’ayant pas une institution religieuse fortement structurée, la masse des

alaouites en est venue à s’identifier à cet État occulte. Toute expression

politique indépendante en leur sein fut terriblement réprimée. Ce fut le cas

des baathistes de l’équipe de Salah Jedid, au pouvoir après le coup d’État

du 23 février 1966, et lui-même ne fut libéré de prison que juste avant sa

mort en 1993. Le Parti d’action communiste, où militaient beaucoup

d’hommes et de femmes d’ascendance alaouite, subit à son tour une féroce

répression dans les années 1980 et 1990. Et il est probable que l’arrestation

en 2012 de ‘Abdel ‘Aziz al-Khayyer, grande figure de ce parti, s’inscrivait

dans la même logique : éliminer tout alaouite hostile au régime.

L’État apparent, lui, n’est pas structuré par une discrimination

communautaire. Au nom de l’“unité nationale”, le régime a veillé à assurer

un minimum d’équilibre confessionnel dans le partage des postes. Quand

des intellectuels syriens refusent de qualifier le régime de confessionnel, ils

se laissent en fait tromper par la pratique de cet État-là, et certains acceptent

de leur plein gré d’être les gardiens du tabou confessionnel. Car c’est bien

le communautarisme qui assure la cohésion de l’État occulte et qui

détermine son comportement à l’égard de la population.

Afin d’illustrer symboliquement la prééminence de l’État occulte sur

l’État apparent, il n’est qu’à comparer la célébration annuelle de la prise du

pouvoir par Hafez al-Assad, le 16 novembre, ou du coup d’État du Baath, le



8 mars, avec celle de l’indépendance nationale. Le jour commémoratif du

“Mouvement rectificatif béni dirigé par M. le président Hafez al-Assad”,

tous les moyens de communication sont mobilisés pour le glorifier, les

enseignants sont tenus de rappeler sa grandeur, et on ne peut compter les

banderoles tendues à travers les rues et sur les façades des bâtiments publics

pour lui exprimer l’amour et la reconnaissance de tous les citoyens. Les

mêmes scènes se répètent le 8 mars, quoiqu’avec une moindre ferveur, alors

que la commémoration du 17 avril, jour de l’indépendance, se passe sans

éclat.

Ainsi fut restructurée la mémoire nationale de façon à occulter l’histoire

de la Syrie avant l’avènement de Hafez al-Assad, juste signalée comme une

ère ténébreuse dominée par le féodalisme et la bourgeoisie. La Syrie

n’existe que depuis le jour où il a pris le pouvoir.

LA “SYRIE D’AL-ASSAD”

Durant les sept années du pouvoir baathiste qui ont précédé l’ère des Assad,

l’économie syrienne a été profondément marquée par la réforme agraire, la

nationalisation des grandes entreprises industrielles et commerciales et

l’extension des services sociaux. Sans démanteler les réalisations de ses

prédécesseurs, Hafez al-Assad a peu à peu relâché les contraintes politiques

et administratives qui bloquaient l’activité économique de la bourgeoisie

traditionnelle. Le flux d’aides financières qui suivit la guerre israélo-arabe

d’octobre 1973, en provenance des pays du Golfe, eut pour conséquence la

formation progressive dans l’entourage du président d’une classe de

nouveaux riches détenant des moyens illimités de coercition, ce qui lui

permettait de s’associer de façon léonine avec les restes de l’ancienne

bourgeoisie, qui avait de toute façon perdu toute ambition politique.

Désormais, la place éminente qu’elle occupait dans les hautes sphères du

pouvoir lui assurait d’énormes privilèges économiques. L’exemple du frère

du président, Rifaat al-Assad, qui dirigeait la plus puissante milice du

régime, l’illustre parfaitement : s’associant de force à des entrepreneurs



damascènes, pratiquant la rapine et le trafic d’antiquités, disposant d’un

port privé, il accumula une fortune colossale et ne fut éloigné du pays avec

ses milliards de dollars qu’en 1984, après avoir tenté de prendre la place de

son frère, à l’époque gravement malade. Le président, une fois rétabli, lui

aurait accordé en outre, en échange de son départ, une indemnité

substantielle empruntée à la Libye !

Mais si Rifaat fut finalement expulsé, d’autres suivirent par la suite la

voie qu’il avait tracée. Les chefs des appareils sécuritaires ayant maté avec

une violence inouïe les protestations populaires, puis la rébellion des Frères

musulmans, furent généreusement récompensés, de manière directe ou

indirecte, notamment à travers des associations forcées avec des notables

locaux, propriétaires terriens dans la Djézireh, industriels et commerçants

de Damas, d’Alep et d’autres villes. Ils s’imposèrent aussi comme

représentants de grandes entreprises étrangères. Chacun avait sa part du

gâteau, grande ou petite selon son influence. La logique sécuritaire les

plaçait au-dessus des lois et les autorisait à s’adonner au racket et à toucher

des pots-de-vin. Maîtres du pays, ils contrôlaient toutes les affaires

économiques juteuses et s’enrichissaient outrageusement.

Si le budget de la Défense est resté le plus important de tous, l’essentiel

était probablement destiné aux services de sécurité, dont les responsables à

tous les échelons pillaient la population dans une relation qui ressemble à

celle de l’occupant face à l’“occupé”. Dans l’esprit de la nouvelle classe

dominante, qui se confondait avec les appareils de l’État occulte, la notion

de “sécurité” ne renvoyait pas au monopole de la violence légitime, selon

Weber, mais à l’exercice d’une violence de type colonial.

Les services de sécurité avaient le pouvoir d’arrêter, de torturer, de voler

et de violer hors de tout contrôle et au mépris de toute loi. Jamais, durant les

décennies de dictature assadienne, un de ses membres n’a été inquiété pour

ses crimes. Rongé par la corruption, l’appareil judiciaire était doublé d’une

justice militaire et d’une autre, “sécuritaire”, qui jugeaient des citoyens

civils. Les prisons regorgeaient de prisonniers politiques de toutes

obédiences, allant des communistes aux Frères musulmans, en passant par

les nassériens et les baathistes d’opposition, mais aussi par des citoyens

sans appartenance politique, dénoncés par des mouchards. Tous étaient



férocement torturés, certains sont morts sous la torture. Tous passaient de

longues années de leur vie en détention sans jugement. Des milliers de

Frères musulmans furent exécutés à la prison de Palmyre et enterrés dans

des fosses communes. Dans cette prison, les détenus subissaient

quotidiennement d’affreux sévices et des humiliations sans fin. Le massacre

de Hama en 1982 n’a pas seulement mis fin à la confrontation militaire avec

les Frères musulmans, il a en fait marqué l’abolition définitive de tous les

droits politiques des Syriens.

À mesure que le régime perfectionnait ses services répressifs, tous les

autres services se détérioraient inexorablement : l’enseignement,

l’économie, l’administration, la culture, l’armée… et plus le pouvoir se

concentrait dans les mains du président, plus l’allégeance qui lui était due

devenait la valeur suprême dans les institutions publiques, les écoles et les

universités, les syndicats et les entreprises nationalisées, et, bien entendu,

dans l’armée, les organisations populaires et le parti. Elle avait elle-même

une fonction sécuritaire : surveiller de près, inciter à la délation par la

promotion des mouchards et le harcèlement de ceux qui s’y refusaient. Si

vous n’écriviez pas un rapport dénonçant telle personne qui aurait mal agi

ou mal parlé devant vous et qu’un autre le fît, vous pouviez être vous-même

sévèrement sanctionné pour avoir manqué à votre devoir envers le

président. On devait ainsi faire allégeance et la renouveler constamment,

animé soit par la peur, soit par intérêt personnel sur le dos des autres. En

inculquant cet état d’esprit aux citoyens, en généralisant leur méfiance les

uns vis-à-vis des autres, le régime réussit à miner la société syrienne tout

entière, et bien des aspects négatifs que l’on a pu observer ces dernières

années ont été engendrés par cette méfiance.

Les “grandes marches populaires spontanées”, dites “millionnaires”, pour

commémorer notamment la conquête du pouvoir par Hafez al-Assad,

étaient destinées au renouvellement périodique de l’allégeance. Tous les

agents de la fonction publique ainsi que les élèves et les étudiants étaient

tenus d’y participer et de crier des slogans à la gloire du président, et ces

démonstrations étaient retransmises des dizaines de fois à la télévision.

C’était comme un rituel de viol collectif des consciences par lequel le

régime signifiait à la société qu’elle lui était définitivement soumise.



Autre rituel d’allégeance : le plébiscite de renouvellement du mandat

présidentiel. En 1985, trois ans après le massacre de Hama, et alors que des

dizaines de milliers de citoyens croupissaient dans les prisons, on le désigna

par le mot bay’a, vieille notion islamique qui signifiait l’allégeance

publique au calife, faite une fois pour toutes lors de son intronisation.

S’abstenir de la faire, c’était se placer en dehors du “consensus” de la

Umma. Mais à l’époque, le pouvoir du calife n’était pas omniprésent, et les

différentes composantes de la société étaient relativement autonomes dans

la gestion de leurs affaires. La bay’a assadienne, elle, se renouvelle tous les

sept ans, par concession aux usages en cours dans les pays démocratiques,

et ce ne sont pas ceux qui “détiennent le pouvoir de nouer et de dénouer”,

selon l’ancienne expression, qui la déclarent, mais des électeurs forcés de

déposer publiquement un bulletin dans l’urne, sous le contrôle des services

de renseignement et dans une ambiance carnavalesque. Il est probable que

le choix du terme visait non seulement l’obtention d’une légitimité

islamique, mais aussi voulait souligner le “consensus national” dont

bénéficiait le président plébiscité. Les dissidents ne seraient par conséquent

que des traîtres à la nation, des apostats, et il serait, lui, leur calife ou leur

sultan, éternellement.

La surenchère dans l’allégeance se faisait, et se fait encore, en votant oui

“avec le sang”, c’est-à-dire en apposant sur le bulletin de vote une

empreinte digitale après s’être badigeonné le pouce d’une goutte de sang.

Des pétitions écrites avec du sang en guise d’encre étaient adressées au

président qui venait de massacrer 30000 personnes à Hama. Leurs

signataires affirmaient qu’ils étaient disposés à verser leur sang pour

défendre “le grand homme de cette nation”, “le père dirigeant” à qui tous

les Syriens, ses enfants, devaient obéissance et reconnaissance. Les fils

indignes méritaient la mort ou la prison pendant de longues années, alors

que lui, leur père, triomphait avec plus de 99 % des voix à chacun des cinq

plébiscites de son règne. Quant à Bachar, “le dirigeant de la marche du parti

et du peuple”, “le dirigeant tant aimé des millions [de Syriens]”, il obtiendra

deux fois plus de 97 % des voix, et la troisième, en 2014, face à deux

comparses, 88 % des voix. Cela après avoir provoqué la mort

de 150 000 personnes.



SUBVENIR À SES BESOINS ET SYSTÈME DES VALEURS

Dans les années 1980, Hafez al-Assad, en tant que personne et en tant que

régime, est devenu tout ce qui comptait en Syrie. On disait qu’il était sa

capitale, sa fierté et son titre de gloire. La subordination personnelle à ce

grand seigneur, produite, généralisée et défendue par les appareils, s’est

substituée à la citoyenneté et aux rapports juridiques abstraits entre l’“État”

et la population. Dans la hiérarchie des valeurs, le pouvoir occupait la place

la plus élevée, suivi tantôt par la fortune, tantôt par la parenté, autrement

importants que le travail, le savoir, la compétence ou la culture.

Comment les gens parvenaient-ils à satisfaire leurs besoins, étant donné

qu’ils étaient forcés, comme dans toute société moderne, de passer par les

institutions étatiques ? La petite minorité au pouvoir et ses protégés,

officiers supérieurs des services de sécurité ou de l’armée, ministres de

confiance ou dirigeants du parti, usaient de leur influence et tout leur était

acquis. Mais les autres ?

Ceux qui ont de l’argent versent des pots-de-vin pour obtenir un poste, un

passeport, une signature en bas d’un document officiel ou bien un passe-

droit (comme construire une chambre sur le toit pour loger de jeunes mariés

ou creuser un puits artésien). Sans “graisser la patte” d’un agent de l’État

occulte, les Arméniens ne pouvaient chanter dans les noces plus de cinq

chansons dans leur langue, et les Kurdes pas une seule ! Il en fallait aussi

pour ouvrir une échoppe de falafels ou un petit salon de coiffure, ou encore

pour avoir une ligne téléphonique. Tous ces exemples, aussi bizarres

paraissent-ils, sont véridiques. On interdit telle ou telle chose ou on la rend

inatteignable sauf si l’on touche une “rançon”. Que font alors ceux qui

n’ont pas d’argent, qui constituent la grande majorité de la population et qui

survivent sans la moindre protection juridique ou sociale ? Ils se contentent

de se dire : C’est injuste, mais ne peuvent rien faire en voyant s’accumuler

par la corruption les fortunes des détenteurs du vrai pouvoir.



L’autre moyen de se débrouiller dans la vie est l’intercession d’un parent,

proche ou lointain : un frère officier, un cousin baathiste, un beau-père

ministre. Ce peut être aussi un religieux, musulman ou chrétien, ou encore

un chef de tribu, que le régime tient à récompenser en échange de leur

allégeance. Cela dépend évidemment de l’importance de la demande et des

demandeurs. L’intervention d’un ministre pourrait suffire pour obtenir une

ligne téléphonique
74

. La libération d’un prisonnier politique nécessite

l’intervention d’un “poids lourd” auprès du président en personne
75

. Aucun

ministre n’ose intervenir pour lever l’interdiction de voyage frappant un

écrivain ou un ancien détenu. Cela est l’affaire d’un officier supérieur des

mukhâbarât
76

.

Il n’est guère possible de réussir la démarche la plus banale si l’on n’est

pas soi-même un homme du pouvoir ou si l’on n’est pas capable de payer

les services d’un homme du pouvoir ou de bénéficier de son intercession

grâce à un lien de parenté. Dans tous les autres cas, on est marginalisé,

exclu du système, sans la moindre influence dans la marche des affaires

publiques. Le clientélisme s’ajoute ainsi à la répression et à la corruption

pour étouffer les opposants et les indépendants.

En fait, personne n’est vraiment indépendant : on est soit une personne

subordonnée d’une manière ou d’une autre au pouvoir, soit un opposant

réprimé d’office. Même les intellectuels les plus célèbres, susceptibles

d’être idéologiquement autonomes, ne peuvent s’exprimer publiquement.

Ils doivent en outre eux-mêmes recourir aux services d’un affidé du pouvoir

pour être autorisés à sortir du pays. Certains officiers supérieurs des

mukhâbarât nouaient des relations avec des intellectuels, se présentaient

parfois comme des hommes passionnés de culture et laissaient leur numéro

de téléphone aux opposants “doux” après les avoir interrogés, les incitant à

les solliciter en cas de besoin. Ils deviennent ainsi des intercesseurs

indirects auprès des mukhâbarât qui sont de toute façon leurs seuls

interlocuteurs du côté du pouvoir.

Ces intellectuels-là, en dépit de leurs discours, sont partie prenante du

système. Leur opposition de façade occulte leur soumission, ce qui explique

en partie les divisions de l’opposition. Déjà avant la révolution, il y avait,



pour reprendre une expression de Lénine, une opposition “à Sa Majesté” et

une opposition “de Sa Majesté”. Celle-ci disparaîtra avec lui.

Les cercles de la parenté sont plus vastes que le cercle de l’argent, qui est

plus vaste que celui du pouvoir. Et leur importance respective est inégale

selon l’appartenance communautaire. Il est incontestable que le réseau de

clientélisme alaouite (les alaouites constituent de 10 à 12 % de la

population) lié aux rapports de parenté est bien plus dense que celui de

l’archipel sunnite, et bien plus efficace dans les mêmes conditions

économiques. Le comble de l’injustice, en l’absence de toute protection

juridique, c’est d’être à la fois pauvre et sans recours. Elle est plus

supportable quand on peut solliciter le soutien d’un puissant, ce qui est le

cas en milieu alaouite.

On ne connaît pas exactement le pourcentage des officiers alaouites dans

les différents services de sécurité, y compris les forces sécuritaires de

l’armée. Mais il est incontestable, aussi, qu’il dépasse de loin le

pourcentage des alaouites dans la population. Ils sont en outre bien plus

influents que leurs homologues de même rang officiel, ou même de rang

supérieur, appartenant à d’autres communautés. La hiérarchie de l’État

apparent compte peu dans l’État occulte, et c’est un autre signe de

l’insignifiance du premier.

Des prêtres et des hommes d’affaires chrétiens intercèdent en faveur de

leur communauté (qui comptait près de 5 % de la population avant la

révolution). Ils le font d’autant plus efficacement que le régime a toujours

cherché l’adhésion des chrétiens, d’une part pour élargir sa base

communautaire, et de l’autre pour renforcer sa légitimité internationale en

se présentant comme le protecteur des minorités. Des cheikhs et des

notables druzes jouent d’ailleurs le même rôle au sein de leur communauté

(3 % de la population).

Le milieu sunnite arabe lui-même n’est pas en reste, mais les personnes

influentes (religieux, hommes d’affaires et chefs de tribus) ne sont pas

suffisamment nombreuses pour couvrir les besoins d’un ensemble qui

regroupe plus de 70 % de la population. Le clientélisme y est plus présent

dans certaines régions, notamment à Damas, que dans d’autres, si bien

qu’on a pu parler d’une “communauté damascène”
77

. Ailleurs, la frustration



et le sentiment d’être les laissés-pour-compte expliquent dans une large

mesure pourquoi la mobilisation contre le régime a revêtu un caractère

islamique. De même, le très petit nombre d’“intercesseurs” possibles parmi

les Kurdes (8 à 10 % de la population) n’a pas peu contribué à la

mobilisation qui a pris forcément un caractère nationaliste. L’auto-

victimisation kurde et sunnite arabe domine leur discours politique, après

avoir été celui des alaouites. Ces derniers préfèrent se décrire maintenant

non comme des victimes, mais comme les défenseurs de la modernité et de

la laïcité.

Disons pour conclure que, dans le système sultanien, chaque

communauté religieuse ou ethnique acquiert une part de capital social

relativement indépendante de ses conditions proprement économiques, et

c’est ce qui lui permet de satisfaire plus ou moins les besoins de ses

membres. Le communautarisme réside justement dans le partage inégal de

ce capital. À conditions matérielles égales, on n’a pas les mêmes chances

d’obtenir un recours, d’être admis dans les services sécuritaires, de

décrocher une bourse d’études à l’étranger, d’être traité dignement, d’éviter

l’arrestation, selon que l’on appartient à telle communauté et pas à telle

autre. C’est ce qu’il faut garder à l’esprit dans toute analyse de classe de la

société syrienne.

LA FABRIQUE DES PARENTÉS

Trois remarques me paraissent ici utiles :

La première, c’est qu’il n’existe pas de démarche administrative

routinière avec des règles strictes. L’Administration est corrompue, et ses

fonctionnaires sont recrutés et promus en fonction de leur allégeance sans

réserve au régime. Il en est de même de la justice. La recommandation d’un

puissant est nécessaire dans la plupart des cas, non pour contourner la loi,

mais pour faire valoir un droit.

La deuxième est que le versement de pots-de-vin n’est pas à la portée de

tout le monde. Et les riches qui peuvent s’en acquitter doivent forcément



chercher à s’enrichir davantage de façon illégale, et ils n’y parviennent pas

tous.

La troisième, c’est que le “piston” ne fonctionne qu’entre parents,

proches ou lointains. On n’accorde pas une recommandation à quelqu’un

qu’on ne connaît pas, car on s’attend toujours à obtenir un quelconque

avantage en échange. En plus, le régime n’apprécie nullement les

intercessions en faveur de personnes appartenant à une autre communauté

ou même à une autre famille au sein de la même communauté. D’où le repli

général des groupes de base sur eux-mêmes, d’abord les familles, les clans

et les tribus, soudés par des liens de sang, ensuite les communautés

confessionnelles. Le clientélisme entrave évidemment le développement

d’une société civile et il est plus cohérent et efficace dans les petits groupes

que dans les grands.

L’État sultanien ne produit qu’une société communautaire, et non “une

société d’État composée d’individus”, comme le pense Aziz al-Azmeh. Les

individus ne sont apparus en Syrie que dans la lutte contre l’État sultanien –

 lutte que le défenseur fervent de “l’État producteur d’une société

d’individus” n’a jamais soutenue.

La société de l’État sultanien moderne n’est pas pour autant une

reproduction de la société traditionnelle, avec ses villages, quartiers, tribus

cloisonnés, entretenant avec l’État un rapport d’“extériorité”. Ses unités

sont séparées les unes des autres mais ne bénéficient d’aucune autonomie

par rapport à l’État. La pratique du “piston” renforce l’isolement de

chacune d’elles, l’incite à tourner le dos à sa voisine. L’importance accrue

des rapports de parenté et d’alliance semble avoir même transformé des

communautés confessionnelles sans grande cohésion en quasi-ethnies,

relais indispensables pour parvenir à satisfaire un besoin privé ou public.

Cela passe par la fabrique de récits d’auto-victimisation ou de jactance, et

surtout d’affrontements violents. Dans ce sens, l’État assadien a inversé la

tendance générale de l’histoire de la Syrie moderne, depuis sa naissance au

lendemain de la Première Guerre mondiale.

LA RELATION COMMUNAUTAIRE



Les communautés, en tant que cadre de parenté réelle ou artificielle, sont

des réseaux de clientélisme au centre desquels des hommes influents

intercèdent en faveur des leurs auprès des autorités locales ou du pouvoir

central. Ce qui rappelle le rôle joué par les a’yân (notables) à l’époque

ottomane, admirablement analysé par Albert Hourani et Philip Khoury.

Elles constituent des corps intermédiaires qui relient la population au

pouvoir central et forment ensemble la “société communautaire” dont les

composantes sont séparées les unes des autres, comme dans l’État sultanien

traditionnel qui se les subordonne tout en leur étant superposé.

C’est ce qui nous autorise à définir l’État assadien comme un État

sultanien moderne, fondé sur les corps intermédiaires, l’allégeance au

président, la dévolution héréditaire du pouvoir et l’“éternité”, en totale

opposition à la logique de l’État national, contractuelle et constitutionnelle.

La politique y est monopolisée par le président, les protestations sociales

sont interdites et férocement réprimées au nom de l’unité nationale et sous

la menace toujours brandie de la guerre civile. L’obtention du plus

élémentaire des droits est considérée comme un don généreux du président,

propriétaire du pays, de ses ressources naturelles et de ses habitants.

Le communautarisme est un rapport de subordination liant trois éléments

dans une structure pyramidale :

À la base, toute la population d’un État qui ne lui fournit pas les services

auxquels elle a droit pour subvenir à ses besoins les plus élémentaires.

Au milieu, des notables nouveaux, officiers, religieux, chefs de tribus,

dirigeants du parti, ministres, dotés d’une certaine influence leur permettant

de jouer le rôle d’intermédiaire entre la base et le sommet qui leur accorde

des privilèges de toutes sortes : facilités financières, passe-droits en matière

de logement, bourses d’études à l’étranger pour leurs enfants, nominations

dans les missions diplomatiques, représentation de compagnies et de

banques étrangères…

Au sommet, le président et les chefs des appareils sécuritaires – et de nos

jours, avec eux, tous les membres de la famille du président. Ils ne sont

responsables devant personne.



La même structure pyramidale détermine les relations sociales à l’échelle

régionale ou sectorielle, avec cette réserve que les plus démunis n’ont pas

accès aux instances intermédiaires dans un système fondé sur l’intercession

de ces instances.

Les nouveaux notables se divisent en deux catégories : la première,

“civile”, regroupe les religieux, les chefs de tribus et les grands hommes

d’affaires, et la seconde, officielle, les officiers supérieurs, les ministres et

les dirigeants du parti. Les notables de la première catégorie n’interviennent

qu’en faveur de leurs proches, des personnes appartenant à leur

communauté de base. Les autres disposent d’un plus grand champ d’action.

Sous Hafez al-Assad, le parti Baath, en tant qu’intermédiaire, transgressait

les frontières communautaires, mais il ne joue plus ce rôle depuis

l’avènement de Bachar. Les ministres et les officiers, eux, offrent leurs

services en dehors de leurs communautés moyennant des pots-de-vin. Ils

s’enrichissent et les appauvrissent, et l’argent en vient à se substituer à la

parenté comme moyen de satisfaire les besoins.

BACHAR : NÉOLIBÉRALISME ET DÉCLIN DU POPULISME BAATHISTE

Depuis l’accession de Bachar au pouvoir, les pratiques communautaristes

ont pris de l’ampleur du fait de la décrépitude des appareils d’encadrement

et de mobilisation, comme le parti Baath lui-même et les “organisations

populaires” : l’Union de la jeunesse révolutionnaire, l’Union nationale des

étudiants syriens (la seule autorisée), les deux syndicats officiels des

ouvriers et des paysans, et tous les syndicats des professions libérales,

refondés par le pouvoir en 1981 après leurs prises de position

démocratiques l’année précédente. Elles étaient toutes artificiellement

gonflées, elles ne pesaient pas lourd en face des appareils sécuritaires, mais

elles contribuaient au quadrillage de la société et jouaient, elles aussi, un

rôle d’intermédiaire entre la base et le sommet.

Toutes ces excroissances du parti Baath ont été marginalisées sous

Bachar au profit de la nouvelle bourgeoisie et on a assisté, à la faveur de



cette évolution, à la création d’organismes comme le Secrétariat syrien pour

le développement, présidé par Asmâ’ al-Assad, la femme du président. Le

parti lui-même perdait jour après jour de son importance, si bien

qu’en 2012 l’amendement constitutionnel le privant de son titre ronflant de

“dirigeant de l’État et de la société” n’a suscité aucune réaction de sa part. Il

n’était qu’un faux témoin conscient de l’être.

Parmi les facteurs de la montée du communautarisme, il faut souligner la

succession dynastique à la tête de l’État. En tant qu’héritier, Bachar ne

pouvait être le président élu d’une république constitutionnelle, et il devait

léguer le pouvoir à son fils.

Un autre facteur important est l’ambiance culturaliste à l’échelle

mondiale, engendrée par la défaite du communisme et des idéologies du

travail, de l’égalité et de la libération nationale et sociale. L’hégémonie du

néolibéralisme et du multiculturalisme, du différentialisme et du

postmodernisme, qui marquait déjà, depuis le début des années 1990, le

discours de la plupart des intellectuels syriens, s’est confirmée la décennie

suivante. Nous étions dans la période de l’après-11 Septembre, quand

l’islam, surtout sunnite, a remplacé en Occident le communisme dans le

rôle du “méchant”, la période de l’invasion américaine de l’Irak, de

l’affirmation du chiisme politique et du djihadisme sunnite… et de la

manipulation par le régime syrien de ce dernier.

Des discours quasi coloniaux, centrés sur l’islam ou le fondamentalisme,

appelaient à imposer la laïcité par la force et à réprimer durement les rétifs

aux “Lumières” et au “rationalisme”, que ce fût dans les pays occidentaux

ou dans le monde musulman. Il conviendrait de lire certains écrits d’auteurs

syriens tels qu’Adonis ou, parfois, Georges Tarabichi comme relevant de ce

néo-orientalisme qui a sévi parallèlement à la mainmise quasi coloniale du

régime sultanien sur le pays, avec ses prétentions de rationalité et de

modernité.

Combiné avec la libéralisation de l’économie, le déclin des fonctions

sociales de l’État a accéléré à la fois la communautarisation générale de la

population et la paupérisation des laissés-pour-compte (37 % des Syriens

vivaient en 2007 en dessous du seuil supérieur de pauvreté, avec 2 dollars

par jour, et en 2004 11 % en dessous du seuil inférieur, avec 1 dollar par



jour). En l’absence totale de liberté d’expression et d’organisation

autonome, les communautés sont devenues des refuges censés assurer à

leurs membres “confiance” et “sécurité”, et plus elles étaient petites et

homogènes, plus elles étaient efficaces.

Dans les milieux sunnites, la pratique religieuse était en quelque sorte à

la limite de ce “seuil de pauvreté politique”. Il est évident là que la

politisation de la religion ne pouvait que produire du communautarisme, du

moins sectoriel en raison de la diversité de ces milieux et du contrôle sévère

du régime.

En fait, quelle que soit la densité de leurs réseaux de clientélisme, les

communautés ne sont pas en mesure d’assurer les besoins de tous leurs

membres. Elles sont même moins efficaces sur ce plan que les

“organisations populaires” du régime. Ce qui leur est demandé, c’est de

subordonner la population, d’abord au sommet de la pyramide, ensuite aux

nouveaux notables. Or ceux-ci n’ont pas tous la même influence ni la même

proximité avec le sommet. C’est pourquoi les plus démunis se retrouvent

sans aucun recours, et c’est une raison suffisante de frustration et de colère.

Une raison aussi de se révolter. La révolution a éclaté parce que depuis

longtemps le régime ne satisfaisait pas les besoins élémentaires de la

majorité de la population et parce que le “mur de la peur” venait de

s’effondrer sous l’effet des révolutions tunisienne et égyptienne. Deux

catégories sociales y ont pris une part active : celle qu’on peut appeler la

“société du travail”, qui revendiquait citoyenneté et liberté, et celle

regroupant les secteurs les plus appauvris et marginalisés, en quête d’un peu

de justice sociale et de protection juridique. Elles furent rejointes

tardivement par certains notables (ministres, députés, diplomates…) qui

n’avaient pas la moindre influence en dehors de l’État apparent, voire qui

ne pesaient pas lourd en son sein.

Notons ici que le système sultanien a tenu à moderniser sa

communication sous Bachar pour l’adapter à l’hégémonie néolibérale. Les

“grandes marches populaires spontanées” ne se faisaient plus en uniformes

réglementaires mais en habits cool, on ne défilait plus devant la tribune

officielle réservée aux grandes figures de l’État apparent et du parti mais on

se rassemblait sur les places publiques ; les portraits imposants de Hafez et



les banderoles avec leurs mots d’ordre nationalistes et socialistes,

confectionnés grâce à un budget spécial dans chaque administration, ont été

remplacés par des portraits souriants de Bachar, avec la légende, en parler

damascène, “Nous te kiffons”, quand ce n’était pas, en bon arabe littéral :

“Les Syriens sont ceux qui connaissent le mieux leur Bachar !” Signe des

temps, l’amour du président a été privatisé : l’organisation de ces festivités

n’était plus l’apanage du parti et des “organisations populaires”, désormais

les sociétés privées et les hommes d’affaires s’en mêlaient, ainsi que le

Secrétariat syrien pour le développement, sous l’égide d’Asmâ’ al-Assad, la

femme de Bachar et la mère de son fils, Hafez II…

La jeune classe de nouveaux riches, composée d’enfants d’officiers

supérieurs et de dirigeants du parti Baath pour la plupart d’ascendance

rurale, marquait de son empreinte le nouveau visage du système sultanien.

Ces quadragénaires, contrairement à leurs parents, connaissent au moins

une langue étrangère, ont voyagé en Europe et aux États-Unis et y ont

fréquenté les adresses les plus luxueuses. Ils ont toujours obtenu ce qu’ils

désiraient grâce à leur fortune ou par la force. En revanche, ils n’ont jamais

été mêlés aux luttes nationales ou sociales.

COMMUNAUTÉS ET CLASSES SOCIALES

Pièces constitutives du système sultanien, passages obligés pour la

satisfaction des besoins élémentaires de la population, la privant en échange

de politique et l’assujettissant au sultan, les communautés s’articulent aux

classes sociales comme le montre la figure de la pyramide. Au sommet se

concentre le pouvoir absolu d’une famille solidement soudée, représentée

par Bachar comme président à vie, au-dessus de toute loi, et par son cousin

Rami Makhlouf comme trésorier
78

. À la base s’additionnent pauvreté,

exclusion, cloisonnement et méfiance. Entre les deux, les nouveaux

notables paraissent plus solidaires mais ils ne peuvent échapper au contrôle

du sommet qui leur refuse toute sorte d’autonomie. Ils doivent d’une part

lui marquer leur servilité, et de l’autre veiller à ce que la base demeure



divisée et dépolitisée, car la cohésion du sommet, donc sa pérennité, en

dépend. Le “Conseil du peuple” est en quelque sorte le club privé de ces

notables, mais il faut compter aussi parmi eux les ministres, les préfets et

d’autres dignitaires, civils et militaires.

Instrument de domination politique et sociale, le communautarisme n’a

rien à voir avec la foi religieuse et la vie spirituelle. Ce n’est pas une

idéologie identitaire, mais une idéologie de classe, tout comme le racisme,

selon l’analyse de Benedict Anderson. Ou disons que c’est la reconstruction

des identités au profit des rapports de pouvoir et dans le but de les

dissimuler. C’est l’ensemble des pratiques de discrimination entre les gens

selon leurs origines religieuses ou confessionnelles, la manière de nommer

et de décrire les différents groupes sociaux les hiérarchisant et les soulevant

les uns contre les autres. Le propre du communautarisme est l’occultation

des discriminations sociales au nom de la “différence” culturelle.

Si le racisme justifie les discriminations sociales par la différence de race,

le communautarisme les attribue à une différence culturelle due à

l’appartenance à telle ou telle religion, et cela indépendamment de la

capacité des uns et des autres à accéder au pouvoir de décision. C’est une

sorte de “racisme différentialiste
79

”, culturel et civilisationnel, comme

d’ailleurs, à l’échelle mondiale, la “guerre des civilisations” qui considère

que le destin des peuples est le reflet fidèle de leur culture dans un marché

libre où les identités sont en concurrence, les unes forcément gagnantes, les

autres perdantes. Au cours des deux décennies qui ont précédé la

révolution, surtout la dernière, cette idéologie s’est cristallisée en Syrie dans

les discours du pouvoir vantant la “modernité” et la “rationalité” et

dénonçant le “fondamentalisme” et le “passéisme”.

Dans le monde arabe, en général, ce n’est pas essentiellement la fortune

ni la position dans le processus de production qui déterminent le statut de

classe mais la détention du pouvoir politique. La classe dominante est celle

qui a acquis sa fortune et l’ensemble de ses privilèges grâce à la prise du

pouvoir politique. Le communautarisme, en tant que stratégie du pouvoir,

est un ascenseur social. On accède à un statut supérieur en se ralliant au

pouvoir.



C’est là le paradoxe du système communautaire. Il ne peut fonctionner et

se perpétuer qu’en obtenant l’identification avec lui d’une communauté ou

d’une alliance de communautés alors qu’il est destiné à assurer la

domination politique et économique au clan qui détient le pouvoir, et

suffisamment de privilèges aux nouveaux notables. Ce clan au sommet de la

pyramide veille à perpétuer cette identification et à nourrir le sentiment de

différence de sa communauté en lui accordant un petit plus par rapport aux

membres d’autres communautés ayant les mêmes conditions matérielles. À

la base de la pyramide, la barrière qui sépare un alaouite d’un sunnite est

plus haute que celle qui le sépare d’un notable alaouite (l’officier ou le

directeur général) ou que celle entre un sunnite ordinaire et un notable de sa

communauté (un ministre, par exemple, ou un homme d’affaires, ou un

dignitaire religieux). Il n’en reste pas moins que le souci majeur du sommet

n’est pas le bien-être et la dignité de sa clientèle communautaire mais la

pérennité de son pouvoir absolu et de ses privilèges exorbitants.

LES DEUX VISAGES DU SYSTÈME COMMUNAUTAIRE

On peut ici se demander : Comment ce système a-t-il pu tenir alors que la

majorité des citoyens ne dispose pas de “piston”, et que ceux qui en

disposent ne parviennent pas à tous les coups à régler leurs problèmes ?

Pourquoi les opprimés et les frustrés ne se révoltent-ils pas ? C’est que le

régime est capable, pour le maintien de l’ordre et la “sécurité”, c’est-à-dire

pour garantir sa reproduction éternellement, de sévir avec une violence sans

limites. Son réseau sécuritaire qui quadrille la société tout entière est bien

plus dense et plus efficace que les instances intermédiaires d’intercession,

celles des nouveaux notables. Le communautarisme s’incarne d’un côté

dans un appareil répressif omniprésent de “gardiens de l’ordre”, et de

l’autre dans les réseaux de clientélisme dont la fonction est de perpétuer la

division de la base et sa subordination au sommet. Leur champ d’action ne

dépasse pas les frontières de leurs communautés respectives, celui des

gardiens de l’ordre couvre l’ensemble de la société. Ils sont une catégorie



sociale : les gardiens, un appareil d’État, et, en tant que tel, ils sont

autrement puissants que les notables.

Outre la subordination verticale des gouvernés et la séparation

horizontale entre les groupes de base, les réseaux de clientélisme ont aussi

pour fonction d’isoler les réfractaires, de les marginaliser et de les priver de

toute possibilité d’intervention publique. Quand ils se sont quand même

révoltés, le bouclier répressif du régime s’est doublé d’un corps de

chabbîha, auxiliaires salariés auxquels le régime a ensuite octroyé comme

fiefs des quartiers reconquis sur l’opposition, tels que Baba ‘Amr ou Karm

al-Zaytoun à Homs, avant de les organiser, sous la direction d’officiers

iraniens, en brigades généreusement payées. Rien n’était aussi éclairant

quant à la nature du régime que le nom de “souk sunnite” par lequel ces

sbires désignaient sans vergogne, en mars 2012, les étals d’objets raflés

chez les habitants. Preuve si nécessaire que le communautarisme n’est pas

le reflet fidèle ou déformé d’une croyance religieuse ou d’une appartenance

identitaire, mais un rapport de force, un moyen de dominer les autres et de

s’enrichir sur leur dos.

Le communautarisme tend naturellement à la bipolarisation de la société,

que celle-ci soit ou non une conséquence de la politique dite de l’“alliance

des minorités”, dont la paternité, aussi bien à l’intérieur qu’à l’échelle

régionale, est attribuée à Hafez al-Assad. Ce n’est pas du multiculturalisme

à l’anglo-saxonne, mais un système hiérarchisé, discriminatoire, fondé sur

la contrainte et dont la finalité est la reproduction du régime jusqu’à la fin

des temps.

À la différence du Liban, où les communautés fonctionnaient

traditionnellement comme des réseaux de clientélisme
80

, c’est l’État occulte,

le siège du pouvoir absolu en Syrie, qui est communautaire. Le Liban est un

État sultanien sans sultan, ou, plus précisément, un État en voie de

“sultanisation” : le bouclier sécuritaire existe déjà bel et bien sous le nom de

Hezbollah, et le communautarisme traditionnel, avec ses réseaux, n’a cessé

d’exister. Et comme le sultan syrien lui-même, le bouclier sécuritaire

libanais est sous la férule du centre impérial iranien.

Je me contenterai ici, à l’égard du communautarisme régional, de dire

qu’on devrait l’aborder en termes de lutte pour l’hégémonie régionale et



non d’affrontement entre chiites et sunnites. La communautarisation des

chiites et des sunnites est une arme dans cette lutte.

LES NOUVEAUX NOTABLES ET LA GRANDE BOURGEOISIE

De même que l’État s’est dédoublé en un État apparent et l’autre occulte, de

même que le système communautaire repose sur deux piliers, le

renseignement et le clientélisme, il existe deux bourgeoisies en Syrie : celle

des nouveaux notables, qui doit son ascension à sa fonction d’intermédiaire,

et la grande bourgeoisie, qui a la main sur les ressources publiques et les

secteurs les plus juteux de l’économie nationale. On peut appeler la

première la “bourgeoisie apparente”, formée soit au sein du gouvernement,

de l’Administration, de l’Assemblée du peuple, du parti et de ses

“organisations populaires”, soit à travers les réseaux confessionnels de

clientélisme. Sa composante confessionnelle ou tribale est en général locale,

proche de ses “protégés”, alors que sa composante “officielle” a plus de

surface, même si certains de ses membres (par exemple le préfet ou le

secrétaire départemental du parti ou encore l’officier chargé de la

conscription) peuvent établir des liens directs avec leurs administrés.

L’autre bourgeoisie, la grande, est occulte. Elle évolue à proximité du

pouvoir central, voire de son cœur, c’est-à-dire la famille Assad. Sa fortune

provient de son association avec la famille régnante dans le pillage du pays,

et surtout de l’appropriation illégitime des terres. Deux sociétés fondées à

deux années d’intervalle, Cham Holding en 2005 et Syria Holding en 2007,

regroupent ses membres. Rami Makhlouf, le cousin maternel de Bachar,

posséderait à lui seul 51 % des actions de la première et en est le vice-

président (le président est Nabil al-Kuzbari). Le frère de Rami, Ihâb, est

l’un des fondateurs de la seconde, les deux réunies constituant en quelque

sorte le club privé de cette bourgeoisie dont le maître incontestable et

incontesté est bien Rami Makhlouf. Avant la révolution, on disait

communément que l’économie syrienne était, non pas privatisée, mais

“ramitisée”, ou encore qu’elle comportait deux secteurs : mukhâlif



(contrevenant, fautif) et makhlouf, le premier n’ayant nulle chance de

survivre s’il ne se soumettait pas aux décisions léonines du second ! Le

milliardaire égyptien Sawiris, qui était l’associé de Rami dans Orascom, qui

avait le monopole de la téléphonie, en sait quelque chose. En effet, quand le

marché du téléphone portable est devenu particulièrement prospère, au

début des années 2000, Rami a exproprié son associé et fait nommer à sa

tête deux liquidateurs judiciaires “neutres” : son frère Ihâb et son homme de

main, Nâdir al-Qal’i. Il semble qu’il ait tenté de s’imposer comme principal

actionnaire de la chaîne de télévision Orient et qu’il ait dit à son

propriétaire, Ghassan ‘Abboud : “Tu possèdes une télé, je possède la

Syrie !”

Il faudrait un jour analyser de près la composition de cette bourgeoisie et

ses rapports aux nouveaux notables et au pouvoir politique. On peut

toutefois affirmer qu’elle est multiconfessionnelle, et comporte une part

importante de Damascènes et de chrétiens sans qu’aucun d’entre eux, de

Nabil al-Kuzbari à Muhammad Hamcho, en passant par Naji Chaoui et

Sâ’ib Nahhâs, ne puisse se mesurer à Rami Makhlouf quand il s’agit d’une

affaire aussi grosse que le téléphone portable.

La bourgeoisie apparente, majoritairement locale, est forcément plus

communautaire, en ce sens que ses membres exploitent et pillent en premier

lieu leurs propres communautés. Les alaouites y ont un rayon d’intervention

plus large que les autres en raison du statut particulier de leur communauté

mais, dans l’ensemble, seule la grande bourgeoisie a droit aux importantes

transactions commerciales avec le monde extérieur et à la représentation

des grandes entreprises étrangères. Et c’est elle qui détient d’énormes

capitaux dans les banques en Suisse, à Abu Dhabi ou dans les îles Vierges.

On peut d’une certaine façon qualifier les nouveaux notables de

bourgeoisie sultanienne moyenne, dans la mesure où elle assure la liaison

entre le centre et ses relais locaux d’un côté et la population de l’autre. Elle

tire ses revenus sans coercition directe, du moins dans sa composante non

gouvernementale, mais profite tout entière indirectement de la coercition

structurelle exercée par le régime sultanien. Grâce à son enracinement

régional et communautaire, sa survie ne dépend pas de la pérennité du

régime en place, contrairement à la grande bourgeoisie, qui lui doit tout et



qui disparaîtrait s’il était renversé. Établir toutes ces distinctions entre les

deux bourgeoisies était nécessaire pour comprendre la structure de la classe

dominante, mais il va sans dire qu’elles entretiennent des relations

autrement complexes.

On peut, certes, se demander ici si l’usage de la notion de “bourgeoisie”

est justifié dans un régime sultanien fondé sur l’allégeance personnelle. Ne

s’agit-il pas plutôt d’une féodalité, d’une aristocratie sultanienne, dans la

mesure où elle doit principalement sa richesse et ses privilèges à la

coercition politique directe, structurelle et conjoncturelle, et non à

l’exploitation économique ? En fait, la composante centrale de la classe

dominante est totalement intégrée dans le système capitaliste mondial, et

elle est essentiellement active dans le secteur des services (banques,

télécommunications, courtage, immobilier…). Quelle que soit la coercition

politique exercée sur les Syriens, ils ne sont pas, comme les serfs, attachés à

leur lieu de travail. Les nouveaux notables, eux, catégorie inférieure de la

classe dominante, disposent bien, quand ils ont un statut officiel (hauts

fonctionnaires, officiers ou dignitaires du parti), de ce qui ressemble à des

fiefs, mais ces fiefs ne leur sont pas acquis sur le long terme. Quant aux

commerçants, religieux, ou chefs de tribus, ils n’ont pratiquement jamais

recours à la coercition dans leurs relations avec les autres. Ajoutons qu’il ne

s’agit pas pour l’essentiel d’une classe jouissant d’une stabilité héréditaire

(ce qui explique d’ailleurs sa voracité), et cela bien qu’on ait assisté sous

Bachar à une évolution dans ce sens.

Il n’en reste pas moins que cette nouvelle bourgeoisie se distingue de la

bourgeoisie classique par des traits aussi originaux que ceux du régime

politique sultanien. Il constitue avec elle ce qu’on peut nommer la “société

des Syriens blancs”, bien plus “civilisée” que la majorité “noire”, qualifiée

de sous-développée, fanatique et obscurantiste. Ce qui l’autorise à la

mépriser, à la réprimer, à la torturer et, au besoin, à la massacrer.

Cette société “blanche” n’est pas une communauté confessionnelle

précise, ni un rassemblement des “minorités” – celles qui jouissent de la

tendresse du monde occidental, toutes tendances confondues. En font partie

les sunnites “civilisés” et “éclairés” qui font allégeance au sultan et en sont



exclus tous les opposants épris de justice, d’égalité et de dignité humaine,

abstraction faite de leurs origines religieuses.

LA STRUCTURE SULTANIENNE : DUELLE OU TERNAIRE

Faut-il pour autant penser la société syrienne comme partagée entre la

nouvelle bourgeoisie, interne et externe, presque exclusivement citadine, et

de l’autre côté des classes populaires pauvres et marginalisées, dans les

banlieues et à la campagne ? Si l’on examine la carte de Mezzé et

Kafarsoussé, par exemple, dans la banlieue de Damas, on constate plutôt

une division ternaire : un ensemble de bâtiments solidement barricadés,

réservés aux appareils sécuritaires, puis des tours et des malls opulents et

ostentatoires, enfin, loin derrière, une zone populaire quasiment invisible de

l’extérieur. Le premier ensemble se caractérise par un enracinement

confessionnel, quoique non exclusivement. Il a pour fonction de protéger le

régime, qui protège la bourgeoisie, et de contrôler la “plèbe”, mais aussi

d’espionner la société tout entière, y compris la bourgeoisie. Ses chefs en

font partie, mais non la masse des agents de sécurité, et il leur arrive

d’exprimer leur irritation envers la bourgeoisie, les deux ailes confondues.

D’une fidélité absolue envers le régime, ces “gardiens de l’ordre” ont

toujours été une arme redoutable contre toute la population. Jamais les

hauts gradés de l’armée ou la police n’ont exprimé la moindre réticence à

réprimer férocement cette dernière ou même montré qu’ils appartenaient au

même peuple qu’elle, et le nombre de ceux parmi eux qui ont déserté après

la révolution est insignifiant.

Le fonctionnement de cette troisième composante est significatif du

décalage entre le lien communautaire et le statut de classe, c’est-à-dire de

l’efficacité propre du confessionnalisme dans le système sultanien. Il lui

revient de régler les rouages en agissant sur les membres subalternes de

l’appareil, non forcément par des privilèges directs, mais par la médiation

du clientélisme confessionnel, la plupart étant alaouites. Leur “capital



social” leur offre la possibilité de s’enrichir sur le dos des classes

populaires, chacun selon son rang.

LE CENTRE SULTANIEN

Hafez al-Assad a été à lui seul ce centre, légué à sa famille après sa mort. Si

les “gardiens” sont les yeux, les oreilles et les muscles du régime, si le

clientélisme est en quelque sorte son appareil digestif, Hafez en était le

cerveau, c’est-à-dire celui qui l’orientait et qui était en mesure, parce qu’il

réglait les mouvements du corps, de décider de ses rapports avec autrui.

Son statut de père fondateur et de chef d’État ne se sépare pas de celui de

père, époux, frère ou oncle. Il était à la fois public et privé, abstrait et

concret, ayant une valeur d’usage et une valeur d’échange, et, comme la

marchandise chez Marx, il était plein “de subtilités métaphysiques et

d’arguties théologiques” !

Le mot “sultan” convient le mieux pour désigner Hafez al-Assad car il

signifie en arabe aussi bien le pouvoir que celui qui le détient. La gloire de

Hafez comme président et comme fondateur d’une dynastie est rétroactive :

dans la zone réservée aux “gardiens”, dite al-‘Arîn (le repaire du lion), entre

Qudsayya et Dummar, on peut voir un grand panneau le représentant en

train de baiser la main de sa mère, dont le visage est entouré d’une auréole

lumineuse.

Sultan de sang sultanien, il est incomparablement supérieur à tous ceux

qui l’entourent, et le glorifier est une fonction fondamentale de son État en

tant que principe de cohésion du régime. L’“assadisme” est État et religion,

et sa religion est son État. Il ne s’agit pas seulement d’un “culte de la

personnalité”, Hafez est sanctifié par ses partisans, surtout ceux qui

appartiennent à sa communauté. Il est glorifié en tant que président génial,

et sanctifié car béni de Dieu. On visite son mausolée à Qardaha comme la

tombe d’un saint. Il existe d’ailleurs des panneaux en carton reproduisant

l’arbre généalogique des saints alaouites, Hafez étant le dernier en date.



C’est par ce culte, diffusé par les moyens de communication avec une

insistance et des exagérations ridicules, que Hafez a été placé au-dessus du

politique et du social. Sanctifier Assad, c’était sanctifier son régime, source

de pouvoir, de fortune et de gloire, et abolir les notions de citoyenneté et

d’État national.

À la mort de Hafez, le statut de père n’est pas passé à son héritier direct,

Bachar, mais à toute la famille Assad. Non que Bachar fût seulement moins

puissant ou moins doué que son père, mais aussi parce qu’il n’était qu’un

héritier, un fils parmi d’autres. Il ne pouvait être fondateur de dynastie, ni

déroger au principe dynastique. Le sultanat ne lui appartient pas, c’est le

bien de son clan. Et ce clan lui fait allégeance pour garantir sa cohésion,

non par attachement à sa personne. Bachar n’a pas une valeur d’usage mais

uniquement une valeur d’échange. Il n’est pas impossible qu’il soit un jour

remplacé par un autre.

LES IDÉOLOGIES SULTANIENNES

De tout ce qui précède, il ressort clairement que le communautarisme est

affaire de privilèges politiques et sociaux, et non d’identité, de culture ou de

foi religieuse. On ne peut y remédier par des rencontres entre dignitaires des

différentes confessions se concluant par des appels à la tolérance ni par une

“laïcité” autoritaire insensible à la situation des classes populaires les plus

démunies, et leur en faisant porter la responsabilité.

Nier le communautarisme, comme le font certains idéologues au nom du

patriotisme ou des valeurs de gauche, est aussi aberrant qu’attribuer un

caractère progressiste ou réactionnaire à telle ou telle communauté. Quand

elles sont atteintes par le communautarisme, toutes les communautés sont

réactionnaires. Mais le pire est le système politique où les communautés se

constituent en unités ou alliances politiques.

Si une laïcité démocratique a tant tardé à éclore en Syrie, c’est bien parce

qu’elle a été bloquée par les discours prétendument anti-impérialistes ou

modernistes, et surtout par ceux des gardiens du tabou communautaire.



Avant la révolution, on était accusé de communautarisme quand on le

dénonçait. Le tabou était bien gardé par les intellectuels organiques du

régime sultanien, auxquels se sont joints, sous Bachar, les idéologues du

“premier monde”, celui des Syriens blancs qui décrivent le système

sultanien comme un “despotisme éclairé” en lutte contre l’éventuel

“despotisme du nombre”
81

.

Il est amusant de lire sous la plume de Kamal Dib
82

, Canadien d’origine

libanaise, que le remède au communautarisme serait de partager le pouvoir

à égalité entre les “minoritaires” qui constituent 25 % de la population, et la

majorité musulmane sunnite, c’est-à-dire qu’un minoritaire compte pour

trois sunnites. Le même se dit laïque et opposé au système de démocratie

consensuelle à la libanaise. Dans les 330 pages de son livre, les mots

“islam” ou “musulman” ont toujours une connotation négative, renvoyant

au terrorisme ou à l’oppression des “minorités”, des femmes et des

intellectuels.

Cette singulière “laïcité” ne consiste pas à promouvoir l’égalité juridique

entre tous les citoyens, même assortie d’une dose de discrimination positive

au profit des “minoritaires”, mais carrément la répression de la majorité

confessionnelle. En raison de la longue répression de l’opposition

démocratique et laïque, ce genre de “laïcité” ne pouvait qu’engendrer une

opposition communautariste au communautarisme. Celle-ci s’adresse à un

public appauvri et marginalisé, notamment à la campagne, et voudrait

imposer une hégémonie de la majorité confessionnelle. La rétivité de cette

majorité à se couler dans une communauté politique ne doit pas occulter

l’agressivité confessionnelle de bien des sunnites, au-delà des groupes

islamistes.

Ainsi les Syriens se trouvent-il confrontés à trois redoutables ennemis :

l’État sultanien, se justifiant à ses débuts par la victimisation alaouite, puis

par une prétendue supériorité moderniste ; le djihadisme sunnite

mondialisé, qui a prospéré au détriment d’une révolution en partie nourrie

d’une victimisation sunnite ; enfin l’alliance israélo-américaine, qui a joué

un rôle clandestin décisif dans la pérennité du régime. La violence inouïe et

l’impunité de ce régime élargissent considérablement la marge de

manœuvre d’Israël face aux Palestiniens.



L’AVENIR DU SULTANAT

Depuis le début du soulèvement populaire, en mars 2011, le régime s’est

employé à semer la discorde communautaire. La conseillère du président,

Buthayna Cha’bân, s’est illustrée par des déclarations à tonalité

confessionnelle, prétendant dix jours après les premières manifestations

qu’un émirat salafiste s’était constitué en Syrie. C’est elle qui, plus tard, ne

trouva pas mieux pour laver le régime que de déclarer à la presse que les

enfants massacrés dans la Ghouta de Damas étaient des alaouites enlevés

par les salafistes, ou de s’écrier, quand le scandale de l’extermination de

11 000 prisonniers entre mars 2011 et août 2013 a été divulgué par un

photographe de la police militaire : “L’Europe n’est-elle pas chrétienne ?

Pourquoi ne parlez-vous pas des bonnes sœurs kidnappées par des

terroristes à Maaloula ?”

Bachar lui-même, dans son discours du 30 mars 2011, qualifia le

soulèvement de “discorde confessionnelle”, et ses services de propagande

se chargèrent de propager ce thème, attribuant par exemple aux

manifestants à Lattaquié ce slogan inventé de toutes pièces : “Le cercueil

pour les alaouites, Beyrouth pour les chrétiens.” Slogan destiné à sceller

une alliance entre “minoritaires” contre une prétendue menace sunnite.

Et, comme toutes les dynasties, anciennes et modernes, le régime a été

secouru par une puissance étrangère, l’Iran, qui a mobilisé pour le défendre

les milices chiites libanaises, irakiennes, afghanes et autres, accentuant le

caractère confessionnel du conflit. En fait, dès le milieu de 2012 (en juillet,

la “cellule de crise” fut liquidée, peut-être par les faucons du régime et leur

protecteur iranien), c’est l’Iran qui a pris le commandement des opérations

militaires. On a alors assisté, au moment où des manifestations se

déroulaient dans près de sept cents localités, à un durcissement dans la

répression : bombardements par l’aviation militaire en juillet, attaques en

août contre les files devant les boulangeries à Alep, usage de missiles Scud

et de l’arme chimique avant la fin de l’année, institutionnalisation des



chabbîha dans le cadre de l’armée de défense nationale dont beaucoup de

membres ont été entraînés en Iran. Tout cela s’ajoutait aux massacres

confessionnels perpétrés précédemment, à Houlé, Qubayr, Karm al-

Zaytoun, Banyas, etc., ainsi qu’à cette infamie dite “souk des sunnites” où

les chabbîha vendaient les objets volés dans les maisons ravagées de leurs

victimes.

On sait aussi que le régime, quelques mois seulement après le

déclenchement du soulèvement, avait libéré des djihadistes dont il

connaissait bien le programme pour les avoir déjà utilisés et manipulés en

Irak et au Liban
83

. Ils lui rendront des services allant au-delà de ses

espérances en rivalisant avec lui dans la confessionnalisation du conflit et

en combattant sans relâche l’opposition démocratique et laïque.

EN FINIR AVEC LE COMMUNAUTARISME

Pour en finir avec le communautarisme, il faut en premier lieu libérer l’État

de l’emprise familiale et confessionnelle de la famille Assad. Dès le début

du soulèvement, les manifestants de Deraa ont crié : “La Syrie est à nous,

elle n’est pas aux Assad !” L’État n’est la propriété privée de personne.

La Syrie a besoin d’une Administration au service des citoyens, sans

“pistons” ni pots-de-vin, d’un régime de protection sociale, surtout en

faveur des plus pauvres, sans l’intercession des nouveaux notables, d’un

régime politique assurant la participation de tous à la vie politique et

autorisant la liberté d’expression, de rassemblement et de protestation

pacifique.

Cela implique le rejet à la fois du sultanat et de toute tentative de le

remplacer par un régime identitaire fondé sur des bases religieuses.

L’expérience des quatre dernières années montre clairement que la

résistance au sultanat se trahit elle-même et se discrédite quand elle ne

l’exprime pas en toute clarté.

Le vieux problème de l’hégémonie sunnite en matière d’enseignement,

de statut personnel et de célébrations rituelles devrait enfin être résolu. Les



formations salafistes sunnites ne promettent qu’un nouveau système

sultanien, éliminant d’abord ou réduisant en esclavage les non-sunnites,

ensuite les sunnites non salafistes, enfin les salafistes d’autres obédiences

que la leur. Le salafisme contemporain est un phénomène morbide qui

engendre la destruction et l’autodestruction des sociétés, des groupes et des

individus. L’ascension de ces formations, notamment de Daech, n’a été

possible qu’en raison de l’absence de forces révolutionnaires capables de

leur disputer la base sociale qu’ils ont réussi à mobiliser.

Le premier principe pour dépasser le “sultanisme” est l’égalité entre

toutes les croyances religieuses, et le premier principe constitutionnel de la

nouvelle république syrienne devrait formuler cette idée que les Syriens ne

se divisent pas en une majorité et une minorité, et non, comme le voudrait

Kamal Dib, s’attacher à la “protection des minorités” ou au “partage

confessionnel”. La montée du salafisme djihadiste rend ce combat pour

l’égalité plus crucial que jamais, d’autant plus qu’il permettrait de réformer

d’anciennes incohérences de l’entité syrienne. L’“assadisme” et le

djihadisme sont les deux noms de l’actuel désastre, et nul espoir de se

débarrasser de l’un sans avoir défait l’autre.

Il me paraît indispensable aussi de débattre sérieusement de la question

de la décentralisation. On a tendance à penser d’emblée qu’un État

fortement centralisé est le meilleur antidote au communautarisme, mais il

n’en est rien. Le centralisme excessif renforce l’État au détriment de la

société et engendre un patriotisme fallacieux qui s’oppose à la libre

expression des communautés de base bien plus qu’au communautarisme et

à la discrimination au sommet de l’État. Et il n’est qu’un pas, dans certaines

conditions, pour que celui-ci incrimine toute dénonciation du

communautarisme !

De toute façon, l’homogénéisation n’est jamais libératrice et progressiste

mais forcément répressive et autoritaire, n’en déplaise aux nationalistes

modernisateurs adorateurs de l’État, comme Aziz al-Azmeh. L’État

sultanien moderne n’est finalement qu’une reproduction de l’ancien,

mâtinée de centralisme administratif et d’homogénéisation sociale et

culturelle (et non par l’égalité juridique, la justice sociale et les libertés

publiques).



Ce dont nous avons besoin en Syrie, c’est d’une combinaison entre

égalité juridique, justice sociale, républicanisme et démocratie locale. Cela

répond aux justes revendications des Kurdes, favorise une croissance

économique dynamique et équilibrée, empêche l’apparition d’un

communautarisme d’État et l’investissement politique, culturel et matériel

dans un pouvoir central despotique dont l’histoire pendant cinquante ans

n’était que destruction de la société et des ressources naturelles, massacres

et répression.

Il faut en même temps reconnaître la pluralité religieuse, confessionnelle

et ethnique de la société syrienne et encourager ses expressions publiques.

Le communautarisme est le produit de la discrimination pratiquée au

sommet de l’État et non de l’expression par chaque communauté de sa

personnalité propre. Et dans ce cadre, s’il est inévitable d’abolir le statut des

alaouites comme “communauté publique”, il est non moins inévitable de

leur garantir des droits égaux, en tant que groupe et en tant qu’individus, à

ceux des autres Syriens. Nous devons penser la sortie du système

communautariste sultanien comme une libération des alaouites. Le sultanat

assadien, on ne se lasse pas de le dire, n’est pas un État des alaouites, même

s’il s’est hissé sur leurs épaules – et s’est nourri de leur sang aussi – pour

dominer tous les Syriens.

S’ils parviennent un jour à abattre le sultanat, c’est-à-dire à en finir avec

le clan des Assad et avec la bourgeoisie centrale, les Syriens devront enfin

apprendre les vertus de l’oubli et de la tolérance : l’oubli de nombreux

épisodes de leur histoire contemporaine, et la tolérance des uns vis-à-vis des

autres. Le rejet de la notion de tolérance par les intellectuels organiques de

la société syrienne “blanche”, comme Adonis, est trompeuse car elle

innocente le régime tyrannique de l’acte de discrimination et attribue tous

les maux à la société.

Comprendre les mécanismes du communautarisme exige l’élaboration

d’outils conceptuels, ce que j’ai essayé de faire dans cet article. Ceux de

communauté publique et d’État privé, d’État apparent et d’État occulte, du

couple quadrillage sécuritaire/clientélisme, de bourgeoisie centrale et de

bourgeoisie de notables, me semblent utiles mais doivent être affinés et

développés pour lancer un débat public sur cette question fondamentale.



Il est grand temps de déjouer les pièges du communautarisme sous toutes

ses formes, anciennes ou modernes. Les mots de “modernité”, “laïcité” ou

“civilisation”, pour les uns, de “religion”, “histoire”, ou “authenticité”, pour

les autres, ne sont qu’un voile derrière lequel se cache un nouveau sultanat,

avec ses privilèges et ses discriminations.



 

NOTES

INTRODUCTION

1 Voir “Les Chabbîha et leur état”

2 “Al-Thawra wa al-silâh” (La révolution et les armes), mai 2012, http://aljumhuriya.net/119.

3 Publié dans l’ouvrage collectif Al-Khalâs aw al-kharâb, Sûriya ‘alâ muftaraq al-turuq (Le Salut ou

le Désastre, la Syrie à la croisée des chemins), Le Caire, Cairo Center for Human Rights Studies,

2014.

4 “Le sultan moderne : les sources sociales et politiques du communautarisme en Syrie”, publié en

arabe au printemps 2015 sur le site al-Jumhuriya.

 

LA RÉVOLUTION DES GENS ORDINAIRES : QUESTIONS

MORALES, CULTURELLES ET POLITIQUES

5 Des passages de ce texte, traduits par Nayla Mansour, ont été publiés dans Mediapart

le 7 janvier 2012.

 

LES CHABBÎHA ET LEUR ÉTAT

6 Ce surnom avait été donné par le régime aux jeunes de la révolution pour discréditer leur cause. Et

c’est par pure ironie qu’ils se le sont approprié.

7 Mamdouh ‘Udwan : Haywanat al-insân (L’Animalisation de l’humain), Damas, Dar Mamdouh

‘Udwan, 2007, p. 134.

8 Voir le dossier sur les chabbîha par Khawla Ghazi et l’ouvrage de Mamdouh ‘Udwan :

http://all4syria.info/web/archives/21043

9 ‘Udwan, op. cit., p. 34. Il décrit l’“oncle” comme étant l’“ombrelle des chabbîha”, il est “au-dessus

des lois car il descend ou est proche de l’un des responsables”, p. 38.

http://aljumhuriya.net/119
http://all4syria.info/web/archives/21043


10 En 1993, un conflit a éclaté à Lattaquié entre les chabbîha de Fawwaz al-Assad (fils de Jamil al-

Assad) et ceux de la famille Dib (dont le chef est Rabah Dib, apparenté aux Assad) qui s’est soldé par

l’arrestation de Rabah Dib. Les chabbîha de ce dernier ont attaqué la prison de Lattaquié et libéré

leur leader, tuant quelques policiers au passage. Il faut noter qu’en raison du peu de sources écrites

sur le sujet, je me base essentiellement sur les informations les plus courantes, transmises et

recoupées par des témoignages d’amis.

11 Le jeune Safwan al-Assar a été tué en 1994 car il s’était interposé entre un chabbîh et une jeune

fille que ce dernier humiliait dans un bus de transport public.

12 Comparer avec “Les milices chabbîha, des forces spéciales au-dessus des lois”, Al-Sharq al-

awsat, http://aawsat.com/details.asp?section= 4 & issueno =11823 & article= 616865 & feature= (en

arabe).

13 Article de Rosa Yassin Hassan : “À propos des chabbîha et leurs maîtres : la mémoire aux

couleurs de la peur”, www.aleftoday.info/content/ (en arabe). L’écrivaine déclare avoir fait allusion à

Abi Ramah avant la révolution, sans oser mentionner son nom.

14 Mamdouh ‘Udwan, le seul écrivain syrien à avoir évoqué les chabbîha et le tachbîh avant la

révolution, cite : “le tachbîh est un mot plein de sens. C’est un mélange de calomnie et d’arbitraire, et

c’est tout ce qui se pose ouvertement au-dessus des lois”. Op. cit., p. 135.

15 Durant l’été 1997, alors que j’étais dans un camp estudiantin d’entraînement militaire, un étudiant

baathiste a accusé un lieutenant qui nous entraînait de sectarisme parce qu’il avait fait une

plaisanterie sur les Homsiotes ! L’étudiant saisit le lieutenant brutalement à la gorge et lui hurla au

visage : “Je fais partie de la direction de la sureté nationale !” Le confessionnalisme est le tabou le

plus puissant de la politique assadienne en Syrie. Sans être à l’origine d’un handicap intellectuel et

politique, il constitue toutefois le masque qui dissimule les pratiques sectaires du régime et sa

manipulation de la société syrienne.

16 Voir vidéo : www.youtube.com/watch?v=kVZk_VMWJsg

17 Voir vidéo : www.youtube.com/watch?v=lk8EUrC4KV4

18 Voir vidéo : www.youtube.com/watch?v=a0Ctla7Rs0Y

19 Il y a toutefois une différence entre le contrebandier et le chabbîh. Le contrebandier est “un

homme de l’obscurité, courageux, audacieux qui prend le risque de défier l’État”. Tandis que les

chabbîha “utilisent les véhicules de l’État pour trafiquer en plein jour et circuler au vu et au su de

tous dans les quartiers les plus fréquentés”. ‘Udwan, op. cit., p. 136. Cette différence renvoie donc à

l’immunité des chabbîha octroyée par le régime.

20 Voir ici l’article de Dima Wannous décrivant le phénomène des chabbîha :

www.almodon.com/Culture/Articles/9237 (en arabe) et ici des images de modèles types de

chabbîha : https://www.google.com.tr/search?

q=%D8%B5%D9%88%D8%B1+%D8%B4%D8%A8%D9%8A%D8%AD&biw=2327&bih=1312&

source=lnms&sa=X&ved=0ahUKEwipp8alz9vLAhXB7xQKHb7WCjQQ_AUIBigA&dpr=1

21 Sous sa direction, ils ont attaqué et cambriolé en plein jour la société de change Al-Haram à

Damas en 2005. Ils réprimandaient aussi les prisonniers politiques à ‘Adra en 2006.

22 Ahmad Beydoun a établi dans un de ses textes un lien entre le confessionnalisme et le clientélisme

dans le système libanais. Voir par exemple Mughâmarât al-mughâyara (Les Aventures de la

dissemblance), Beyrouth, Dar an-Nahar, 2005, p. 20.

23 Le phénomène des chabbîha est né au sein de ce que l’on appelle les “Forces de défense

nationale”, fondées vers la fin 2012. Le cousin germain de Bachar, Hilal al-Assad, tué à Lattaquié

le 24 mars 2014, en était le chef. Concernant son assassinat et son fils Sulayman, voir

http://www.alarabiya.net/ar/arab-and-

world/syria/2014/03/24/%D9%87%D9%84%D8%A7%D9%84-

%D8%A7%D9%84%D8%A3%D8%B3%D8%AF-

http://aawsat.com/details.asp?section=4&issueno=11823&article=616865&feature=
http://www.aleftoday.info/content/
http://www.youtube.com/watch?v=kVZk_VMWJsg
http://www.youtube.com/watch?v=lk8EUrC4KV4
http://www.youtube.com/watch?v=a0Ctla7Rs0Y
http://www.almodon.com/Culture/Articles/9237
https://www.google.com.tr/search?q=%D8%B5%D9%88%D8%B1+%D8%B4%D8%A8%D9%8A%D8%AD&biw=2327&bih=1312&source=lnms&sa=X&ved=0ahUKEwipp8alz9vLAhXB7xQKHb7WCjQQ_AUIBigA&dpr=1
http://www.alarabiya.net/ar/arab-and-world/syria/2014/03/24/%D9%87%D9%84%D8%A7%D9%84-%D8%A7%D9%84%D8%A3%D8%B3%D8%AF-%D8%A7%D9%84%D8%A7%D8%A8%D9%86-%D8%B3%D8%B1-%D8%A3%D8%A8%D9%8A%D9%87-%D9%88%D9%85%D9%86-%D8%B5%D9%88%D8%B1-%D8%A7%D8%A8%D9%86%D9%87-%D8%A7%D9%84%D9%85%D8%B1%D8%B9%D8%A8%D8%A9-%D8%AA%D8%B9%D8%B1%D9%81%D9%87


%D8%A7%D9%84%D8%A7%D8%A8%D9%86-%D8%B3%D8%B1-

%D8%A3%D8%A8%D9%8A%D9%87-%D9%88%D9%85%D9%86-

%D8%B5%D9%88%D8%B1-%D8%A7%D8%A8%D9%86%D9%87-

%D8%A7%D9%84%D9%85%D8%B1%D8%B9%D8%A8%D8%A9-

%D8%AA%D8%B9%D8%B1%D9%81%D9%87 (en arabe).

24 Selon les dernières informations obtenues par le journal britannique The Telegraph, les fondateurs

des chabbîha seraient Maher al-Assad, frère de Bachar et commandant de la 4
e
 division de son

armée, et Rami Makhlouf, le cousin germain et gestionnaire de la fortune familiale. Voir

www.telegraph.co.uk/news/worldnews/middleeast/syria/10716289/How-Bashar-al-Assad-created-

the-feared-chabbîha-militia-an-insider-speaks.html (en anglais).

25 Voir le site All4syria : http://all4syria.info/web/archives/19669 (en arabe).

26 Il ne fait aucun doute que la militarisation de la révolution changera la donne, soit par le retrait des

chabbîha, soit, au contraire, par leur armement. Je rappelle que le texte a été écrit durant

l’automne 2011, tandis que vers la fin 2012 se constituait le phénomène des chabbîha au sein de ce

que l’on appelle les “Forces de défense nationale”.

27 Parmi les financeurs des chabbîha à Lattaquié se trouve l’homme d’affaires Nizar Assad. Il figure

d’ailleurs dans une liste de sanctions établie par l’Union européenne en août 2011. Est également

inscrit sur la liste l’homme d’affaires Muhammad (ou Ayman) Jaber, en tant qu’assistant du général

Maher al-Assad dans le dossier des chabbîha. Voir www.levantnews.com/index.php?

option=com_content&view=article&id=8832:2011-08-24-15-25-04&catid=81:syria-politics-

headlines&Itemid=55 (en arabe).

28 Voir le site All4syria : http://all4syria.info/web/archives/19669 (en arabe).

29 P. 15 du rapport publié ici : www.lccsyria.org/wp-content/uploads/2011/11/11.pdf (en arabe).

30 Ibid., p. 17. Il est à noter que la violation des propriétés des citoyens a des précédents dans

l’histoire du pays, en particulier à Hama en février 1982.

31 Informations du 25 août 2011 provenant de la page Facebook d’Ismail al-Hamod, un respectable

médecin originaire de la montagne de la Zawiya à Idlib : www.facebook.com/Ismaeel.alhamed?

ref=ts. Les montants des rançons varient de 25 000 à un million de livres syriennes. Il semblerait

qu’il existe toute une industrie de courtage en la matière. Ceux qui ne payent pas demeurent en état

d’arrestation jusqu’à nouvel ordre. Le docteur Ismail a été enlevé par l’organisation criminelle Daech

le 2 novembre 2013, en pleine rue dans la ville de Raqqa où il exerçait et vivait avec sa famille. À ce

jour, nous n’avons aucune information à son sujet.

32 Dans le contexte de la première guerre menée par le régime contre la société syrienne en 1980 et

durant la période qui a suivi, les éléments des Brigades de la défense, sous le commandement de

Rifaat al-Assad, ainsi que les unités spéciales commandées par Ali Haidar et la quatrième division

dirigée par Chafiq Fayyad, posaient leurs armes sur leurs bancs lorsqu’ils passaient des épreuves

(brevet et baccalauréat). Ils trichaient ouvertement sans que personne n’ose s’y opposer. Par la suite,

des points supplémentaires étaient octroyés aux brigades étudiantes armées impliquées dans la

répression afin de permettre à leurs membres d’accéder aux facultés de leur choix malgré leur faible

niveau. Parmi eux, nombre sont aujourd’hui professeurs dans les universités syriennes. Le

caricaturiste Ali Ferzat a d’ailleurs été passé à tabac par les Brigades de la défense pour avoir dessiné

un étudiant atterrissant en parachute à la faculté de médecine.

33 D’après les chiffres des comités locaux de coordination, qui sont un cadre sérieux d’organisation

des protestations et de couverture médiatique ainsi que du recensement des victimes. Leurs chiffres

sont beaucoup plus fiables et précis que ceux des Nations unies ou d’autres organisations

internationales de défense des droits de l’homme. Cinq ans après le déclenchement de la révolution,

le nombre de victimes dépasse les 250 000.

http://www.alarabiya.net/ar/arab-and-world/syria/2014/03/24/%D9%87%D9%84%D8%A7%D9%84-%D8%A7%D9%84%D8%A3%D8%B3%D8%AF-%D8%A7%D9%84%D8%A7%D8%A8%D9%86-%D8%B3%D8%B1-%D8%A3%D8%A8%D9%8A%D9%87-%D9%88%D9%85%D9%86-%D8%B5%D9%88%D8%B1-%D8%A7%D8%A8%D9%86%D9%87-%D8%A7%D9%84%D9%85%D8%B1%D8%B9%D8%A8%D8%A9-%D8%AA%D8%B9%D8%B1%D9%81%D9%87
http://www.telegraph.co.uk/news/worldnews/middleeast/syria/10716289/How-Bashar-al-Assad-created-the-feared-chabb%C3%AEha-militia-an-insider-speaks.html
http://all4syria.info/web/archives/19669
http://www.levantnews.com/index.php?option=com_content&view=article&id=8832:2011-08-24-15-25-04&catid=81:syria-politics-headlines&Itemid=55
http://all4syria.info/web/archives/19669
http://www.lccsyria.org/wp-content/uploads/2011/11/11.pdf
http://www.facebook.com/Ismaeel.alhamed?ref=ts


34 Telle était la réalité lorsque j’ai écrit ce texte à l’automne 2011. Par la suite, de nombreux

opposants ont été arrêtés dont nous sommes sans nouvelles. Ainsi de ‘Abdel ‘Aziz al-Khayyerr, Jihad

Assad et Faiq al-Mir. Certains pensent qu’ils ont été éliminés. Il reste que, d’une façon générale, le

pourcentage des détenus de l’opposition traditionnelle est minime par rapport à l’ensemble des

prisonniers de la révolution.

35 Selon certaines informations, le régime bénéficierait actuellement du soutien des hommes de main

du père, Ali Douba et ses acolytes, mais il est difficile de s’en assurer.

 

LES RACINES SOCIALES ET CULTURELLES DU FASCISME

SYRIEN

36 Hamza al-Khatib, un enfant de treize ans de Deraa, au sud de la Syrie. Il a participé aux

manifestations des premières journées de la révolution et a été arrêté par les services de

renseignement de l’air, connus pour leur férocité. Son corps a été rendu à ses parents criblé de balles,

la nuque brisée et le sexe coupé.

37 Voir la charte du parti Baath : www.al-sham.net/1yabbse2/index.php?topic=23528.0 (en arabe).

38 Idem.

39 Idem.

40 Voir des photos montrant l’adulation de la botte militaire : https://www.facebook.com/photo.php?

fbid=630937930258713&s et=a.232822020109046.57330.100001437495903&type=1&theater

41 Voir l’article de Saado Rafeh, “Les druzes dans la révolution syrienne, entre peur et rôle

historique” (en arabe), qui décrit les manipulations des services de renseignement et leur discours

suscitant les craintes confessionnelles chez les druzes : www.jawlan.org/openions/print.asp?

catigory=2&source=8&link=2545. Voir aussi le livre d’Aram Karabet, Treize ans dans les prisons

syriennes, Arles, Actes Sud, 2013, dans lequel cet ancien prisonnier politique, issu d’une famille

arménienne syrienne et membre dans les années 1980 d’une organisation communiste, raconte

comment l’officier qui l’interrogeait lui disait que le régime les protégeait (en tant qu’Arméniens

chrétiens) des extrémistes musulmans.

42 C’était durant la confrontation entre le régime et les Frères musulmans.

43 Selon un rapport de l’organisation Human Rights Watch publié le 15 décembre 2011 qui peut être

consulté à cette adresse : www.hrw.org/ar/reports/2011/12/15-0 (en arabe ; texte disponible en

anglais).

44 Voir le livre de Baraa Sarraj (en arabe), De Palmyre à Harvard. L’auteur a passé douze ans dans la

prison de Palmyre avant de partir aux États-Unis poursuivre ses études. Le livre est disponible en

pdf : https://docs.google.com/file/d/0B-

lD0xVG1hd6MTBjZDExNDEtYzI5ZS00YjM3LWFmMmEtOTZkNTcxYjc3YjQ3/edit?

hl=en_US&pli=1. Voir aussi le roman de Moustafa Khalifé, La Coquille, Actes Sud/Babel, 2012.

45 Voir l’article “Les chabbîha et leur État”, p. 49.

46 Voir le chapitre 4 (“Économie politique”) de mon livre Marcher sur un seul pied (en arabe),

Beyrouth, Dar al-Adâb, 2012.

47 Voir l’interview de Rami Makhlouf dans le New York Times :

www.nytimes.com/2011/05/11/world/middleeast/11makhlouf.html?_r=3&pagewanted=1&hp

http://www.al-sham.net/1yabbse2/index.php?topic=23528
https://www.facebook.com/photo.php?fbid=630937930258713
http://www.jawlan.org/openions/print.asp?catigory=2&source=8&link=2545
http://www.hrw.org/ar/reports/2011/12/15-0
https://docs.google.com/file/d/0B-lD0xVG1hd6MTBjZDExNDEtYzI5ZS00YjM3LWFmMmEtOTZkNTcxYjc3YjQ3/edit?hl=en_US&pli=1
http://www.nytimes.com/2011/05/11/world/middleeast/11makhlouf.html?_r=3&pagewanted=1&hp


48 Les souks proches de l’ancienne bourgeoisie se sont mis en grève le 28 mai 2012 pour protester

contre le massacre de Houlé, tandis que les marchés “modernes” de la nouvelle bourgeoisie étaient

réticents.

49 Tlass, Chalich, Akhras, Makhlouf, Sulayman, par exemple. Les Khaddam ont fait partie de cette

catégorie jusqu’à la sortie de leur père (ancien vice-président) du pouvoir. Voir une liste de familles

sur cette page (en arabe) : http://www.free-syria.com/loadarticle.php?articleid=41189

50 À condition bien entendu d’obtenir l’accord des autorités sécuritaires (c’est-à-dire les services de

renseignement).

51 Amjad Jadallah, “Que faites-vous pour contrôler la croissance démographique ?” (en arabe),

www.syriamore.com/fullnews.php?news_id=10840

52 Nabil Fayyad, “La défense de la vérité des services de renseignement syriens et le silence suspect

des intellectuels” (en arabe), www.syriamore.com/printNews.php?nid=2400

53 Comme l’a écrit Georges Tarabichi en 1998 et en 2006 dans deux de ses ouvrages publiés (en

arabe) à Beyrouth par Dar al-Tali’a et Dar al-Saqi.

54 Ainsi que le répètent des invités sur la chaîne Al-Dunya, surtout Bassam Abou Abdallah,

professeur à l’université de Damas. Le 12 mai 2012, il a appelé à nettoyer le pays de ces gens et à

licencier les étrangers travaillant en Syrie (faisant allusion aux réfugiés palestiniens). Auparavant, il

avait appelé à couper la langue des porte-parole de l’opposition.

 

LA MONTÉE DU NIHILISME GUERRIER EN SYRIE

55 Je mets délibérément le mot “islam” entre guillemets parce qu’il prend là une image qui répond

aux besoins sociaux, politiques et psychologiques d’un public musulman qui se sent isolé. L’islam

sous sa forme fondamentaliste fait le jeu des idéologues, car il les érige en détenteurs absolus du

pouvoir.

56 Voir l’article de Kamran Bokhari, “Les opportunités du djihad en Syrie” (en anglais) :

www.stratfor.com/weekly/jihadist-opportunities-syria

57 Voir mon livre (en arabe) Les Légendes des derniers, critique de l’islam contemporain, et critique

de sa critique, Beyrouth, Dar al-Saqi, 2011, p. 143-151.

58 Probablement dans le christianisme aussi, et de manière plus forte avec la doctrine du péché

originel, et dans le bouddhisme qui considère le monde réel comme une illusion. Le soufisme est une

autre forme de nihilisme, car il incite à se méfier de ce monde et à en désespérer. Néanmoins, et

contrairement au nihilisme guerrier, il se retire du monde alors que le djihadisme cherche à l’anéantir

après en avoir soustrait le sens. En plus, le soufisme est inconcevable sans intermédiaires et

intercesseurs.

59 Les Légendes des derniers, op. cit., p. 122-143.

60 Il n’est pas interdit de se représenter un nihilisme arabe athée. Mais après au moins deux

générations vivant sous le joug de régimes despotiques “laïques”, l’islam est devenu une force de

contestation qui a totalement asséché les sources du nihilisme athée. En réalité, il existe bien un

nihilisme arabe antireligieux, et anti-islam en particulier, mais il est extrêmement pauvre en

propositions intellectuelles et politiques et incapable de produire de nouvelles valeurs. Il est courant

que les régimes en place prennent ses représentants sous leur aile ou que ces derniers aillent vivre à

http://www.free-syria.com/loadarticle.php?articleid=41189
http://syriamore.com/
http://syriamore.com/
http://www.stratfor.com/weekly/jihadist-opportunities-syria


l’étranger, où ils entretiennent de bonnes relations avec les courants racistes d’extrême droite. Il se

pourrait toutefois qu’un courant nihiliste athée apparaisse suite aux révolutions arabes qui ont vu les

islamistes occuper de plus grands espaces dans le champ public de leurs pays.

61 Voir par exemple l’ouvrage Gestion de la barbarie de Abu Bakr Naji (Versailles, Éditions de

Paris, 2007). La phase la plus critique que va traverser la nation sera lorsqu’on associera aux Frères

un projet laïque.

62 Dans son article (en anglais) “L’islamisme et le soulèvement syrien”, Nir Rosen montre bien

qu’une des raisons principales qui a évité à Homs de sombrer dans les massacres confessionnels de

type bosnien est la puissante influence de personnalités religieuses de l’opposition :

http://mideast.foreignpolicy.com/posts/2012/03/08/islamism_and_the_syrian_uprising

63 Dans le même article, Nir Rosen raconte que Abou Sulayman, ancien trafiquant de drogue devenu

salafiste dans la prison de Saydnaya (ce qui rappelle la trajectoire de Abou Musaab al-Zarkaoui en

Irak), avait tenté d’ériger un émirat à Jabal al-Zawiya sans y parvenir, grâce à un front constitué

contre lui. Un des leaders combattants de la région en dit : “Lorsque les gens ont entendu dire qu’il

voulait fonder un émirat, tout le jabal [montagne] s’est retourné contre lui”, et d’ajouter : “Nous

sommes tous frères, d’ici à Deraa. Nous sommes avant tout des révolutionnaires !”

64 Remarque ajoutée en mars 2014 : L’Armée libre n’a pas été vaincue, elle s’est peu à peu disloquée

vu le manque de soutien en armement, contrairement aux formations djihadistes qui ont bénéficié de

beaucoup de financements des riches des pays du Golfe et des ressources saisies dans les zones

qu’elles contrôlent (Raqqa, la banlieue est d’Alep…). Il est encore vrai qu’une force militaire

organisée, avec une orientation politique patriotique, est la plus habilitée à affronter et à vaincre les

formations djihadistes nihilistes. Le régime assadien ne le pourra pas, non seulement parce qu’il a

perdu toute capacité à rassembler mais aussi et surtout parce qu’il est lui-même une force nihiliste.

65 À propos du concept de l’arabité absolue, voir mon article “L’identité nationale et les réformes

politiques en Syrie”, 2008. À lire ici en anglais : www.arab-reform.net/political-reform-and-

reconfiguration-national-identity-syria

66 Voir l’ouvrage déjà cité Gestion de la barbarie, la barbarie étant une situation souhaitée pour

l’effondrement de l’État et un cadre d’activisme des djihadistes. C’est la phase la plus critique que la

nation devra affronter.

67 Daech n’apparaîtra qu’une année après la publication de ce texte. L’organisation est néanmoins

l’incarnation par excellence de l’excès de nihilisme et du peu de révolution. Je dirais même qu’elle

est purement nihiliste et absolument pas révolutionnaire. Elle est une force de mort, fasciste,

radicalement opposée à la révolution et qui rend les plus grands services au régime.

68 Le rapport d’Amnesty International intitulé “Je voulais mourir” (en anglais) est disponible à cette

adresse : https://doc.es.amnesty.org/cgi-bin/ai/BRSCGI/MDE2401612?

CMD=VEROBJ&MLKOB=30437270000

69 Son rapport a été publié le 22 février à cette adresse :

www.ohchr.org/Documents/HRBodies/HRCouncil/RegularSession/Session19/A-HRC-19-69.pdf

70 Voir sur le sujet Sarah Leah Whitson de Human Rights Watch (en anglais) :

www.hrw.org/news/2012/03/20/syria-armed-opposition-groups-committing-abuses. Voir également

sur le sujet mon article (en arabe) : “Une révolution juste ne garantit pas des révolutionnaires justes”,

paru dans Al-Hayat le 8 avril 2012.

71 Pour rappel, le texte a été écrit en mai 2012, à l’époque où rien ne prouvait que Jabhat al-Nusra

était une véritable organisation et non pas une invention des services de renseignement. Quant à

Daech, il a vu le jour en avril 2013, à la suite d’une scission au sein d’Al-Nusra.

 

http://mideast.foreignpolicy.com/posts/2012/03/08/islamism_and_the_syrian_uprising
http://www.arab-reform.net/political-reform-and-reconfiguration-national-identity-syria
https://doc.es.amnesty.org/cgi-bin/ai/BRSCGI/MDE2401612?CMD=VEROBJ&MLKOB=30437270000
http://www.ohchr.org/Documents/HRBodies/HRCouncil/RegularSession/Session19/A-HRC-19-69.pdf
http://www.hrw.org/news/2012/03/20/syria-armed-opposition-groups-committing-abuses


L’IDÉE RÉPUBLICAINE ET LA RÉVOLUTION SYRIENNE

72 Voir mon article (en arabe) “De la monarchie assadienne à la Troisième République”,

www.kalamon.org/articles-details-100#axzz3K5DgpWyB

73 Voir mon article (en arabe) “De l’islam à la société : une approche républicaine laïque”,

http://aljumhuriya.net/2757

 

LE SULTAN MODERNE : LES SOURCES SOCIALES ET POLITIQUES

DU COMMUNAUTARISME EN SYRIE

74 C’est ainsi que j’ai pu obtenir le transfert de mon abonnement de Raqqa à Damas en 2001, grâce à

l’intercession d’une amie appartenant à un parti communiste dont l’un des dirigeants était ministre

des Communications !

75 Notre seul camarade chiite fut libéré en 1982, un an et demi seulement après son incarcération,

par suite de l’entretien accordé par le président à son père, membre d’un parti du Front national

progressiste.

76 N’ayant pas de tels intercesseurs, je n’ai pu obtenir un passeport lors des deux démarches que j’ai

entreprises, en 2004 et en 2007.

77 Cf. mon article “Le groupe résiduel : les sunnites syriens et la politique”, en arabe, publié en

octobre 2012 sur le site http://aljumhuriya.net/237.

78 Dans un entretien avec le journaliste Andrew Shadid, le 10 mai 2011, Rami Makhlouf a déclaré :

“Nous croyons que nous ne pourrons pas garder le pouvoir si nous ne restons pas unis. Chacun de

nous le sait.”

79 Expression de Toni Negri et Michael Hardt dans Empire (Paris, Exils, 2000).

80 D’après l’analyse lumineuse d’Ahmad Beydoun.

81 Selon des formulations différentes de Georges Tarabichi, Aziz al-Azmeh et Kamal Dib.

82 Dans son livre Azma fî Sûriya (Crise en Syrie), Beyrouth, Dar al-Nahâr, 2013.

83 Cela alors qu’il condamnait une jeune blogueuse de dix-huit ans à cinq ans de prison.

http://www.kalamon.org/articles-details-100#axzz3K5DgpWyB
http://aljumhuriya.net/2757
http://aljumhuriya.net/237


 

SOURCES

 
Introduction : texte inédit.

 

La révolution des gens ordinaires : questions morales, culturelles et

politiques : Majallat al-dirâsât al-filastîniyya, Beyrouth, juin 2011.

 

Les chabbîha et leur État : Kalamon, Beyrouth, hiver 2011.

 

Les racines sociales et culturelles du fascisme syrien : Kalamon, Beyrouth,

été 2012.

 

La montée du nihilisme guerrier en Syrie : Ma’lûma, Centre culturel

allemand, Beyrouth, été 2012.

 

“Al-Assad ou personne”, “Al-Assad ou nous brûlons le pays” : le régime du

nihilisme politique : Mulhaq an-Nahâr, Beyrouth, 6 octobre 2012.

 

Un portrait, deux drapeaux et une bannière : une approche socio-

symbolique d’une interaction et d’un conflit entre quatre Syries : site al-

Jumhuriya, 15 juillet 2013.

 

L’idée républicaine et la révolution syrienne : site al-Jumhuriya,

25 janvier 2014.

 

Le sultan moderne : les sources sociales et politiques du communautarisme

en Syrie : site al-Jumhuriya, janvier et février 2015.



 
Ouvrage réalisé

par le Studio Actes Sud

 

Ce livre numérique a été converti initialement au format EPUB par Isako

www.isako.com à partir de l'édition papier du même ouvrage.

http://www.actes-sud.fr/
http://www.isako.com/

	Présentation
	Yassin al-Haj Saleh
	La Question syrienne
	INTRODUCTION
	LA RÉVOLUTION DES GENS ORDINAIRES : QUESTIONS MORALES, CULTURELLES ET POLITIQUES
	LES CHABBÎHA ET LEUR ÉTAT
	LES RACINES SOCIALES ET CULTURELLES DU FASCISME SYRIEN
	LA MONTÉE DU NIHILISME GUERRIER EN SYRIE
	“AL-ASSAD OU PERSONNE”, “AL-ASSAD OU NOUS BRÛLONS LE PAYS” : LE RÉGIME DU NIHILISME POLITIQUE
	UN PORTRAIT, DEUX DRAPEAUX ET UNE BANNIÈRE : UNE APPROCHE SOCIO-SYMBOLIQUE D’UNE INTER ACTION ET D’UN CONFLIT ENTRE QUATRE SYRIES
	L’IDÉE RÉPUBLICAINE ET LA RÉVOLUTION SYRIENNE
	LE SULTAN MODERNE : LES SOURCES SOCIALES ET POLITIQUES DU COMMUNAUTARISME EN SYRIE
	NOTES
	SOURCES

