




FRÉDÉRIC	PICHON

SYRIE,	UNE	GUERRE	POUR	RIEN
LES	ÉDITIONS	DU	CERF



Ouvrage	apporté
par

Jacques	de	GUILLEBON

©	Les	Éditions	du	Cerf,	2017
www.editionsducerf.fr
24,	rue	des	Tanneries

75013	Paris

ISBN	978-2-204-11587-1



J'ai	vu	en	fait	l'histoire	s'écrire	non	pas	en	fonction	de	ce	qui	s'était	passé,	mais	en	fonction	de	ce	qui
aurait	dû	se	passer.
Georges	ORWELL,

Réflexions	sur	la	guerre	d'Espagne,	1942.

Ou	bien	le	prophète	convainc	son	auditoire,	ou	bien	le	barbare	met	à	sac	la	ville	et	la	rase,	comme
autrefois.	Après,	on	recommence.

André	FROSSARD,
La	baleine	et	le	ricin,	1982.



Sommaire

Introduction

1.	Six	ans	de	conflit	et	d'erreurs
L'État	islamique,	un	tigre	de	papier
Un	état	des	lieux
Le	monde	a	changé
Nous	ne	sommes	pas	en	guerre
Naufrage	de	la	diplomatie	française

2.	 «	 Survivre,	 c'est	 vaincre	 »	 :	 l'État	 syrien	 à	 l'épreuve	 de	 la
guerre

Dictature	et	terrorisme
État	de	barbarie	ou	barbarie	sans	État
Crise	et	mutation	du	baasisme
Le	nombre	et	l'espace

3.	Nos	erreurs	face	à	l'État	islamique
Le	mythe	«	Sykes	Picot	»
L'État	islamique,	entre	eschatologie	et	nationalisme
Vie	et	mort	du	nationalisme	arabe
La	charia	et	les	pétrodollars
Au-delà	de	la	déconstruction

4.	La	Russie	et	l'Iran	dans	le	grand	jeu	syrien



Les	enjeux	de	l'intervention	russe	en	Syrie
L'Iran,	le	retour	de	la	puissance	perse

L'arc	chiite	:	un	épouvantail
Exporter	la	Révolution	islamique
Les	enjeux	du	nucléaire	iranien

5.	Penser	l'islam
La	grande	illusion
Sidération	djihadiste	et	impuissance
de	la	modernité
Djihad,	globalisation	et	sentiment	religieux

6.	La	France	est-elle	une	puissance	sunnite	?
France-pays	du	Golfe,	une	si	courte	histoire

7.	 Géopolitique	 des	 chrétiens	 d'Orient	 :	 faux-semblants	 et
malentendus	tragiques

Des	victimes	encombrantes
Qui	sont-ils	?
Paradoxes	occidentaux
Rester	ou	émigrer
Géopolitique	des	chrétiens	d'Orient

8.	Vaincre	l'État	islamique	et	après	?
La	route	de	Raqqa	passe	par	Mossoul
Vers	un	Moyen-Orient	post	étatique
L'échec	américain	:	erreurs	ou	stratégie	délibérée	?
Djihadistes	:	le	cauchemar	du	retour

Notes



Introduction

La	 guerre	 en	 Syrie	 est	 en	 train	 de	 dépasser	 en	 durée	 celle	 de	 la	 Seconde
Guerre	mondiale.	 Comme	 les	 pays	 qui	 connurent	 cette	 dernière,	 elle	 a	 vu	 ses
infrastructures	détruites	dans	leur	grande	majorité,	son	économie	s'écrouler,	son
niveau	 sanitaire,	 un	 des	meilleurs	 de	 la	 région	 avant	 la	 guerre,	 se	 dégrader	 de
façon	vertigineuse.	Des	centaines	de	milliers	d'enfants	n'ont	pour	l'instant	connu
que	 les	 combats	 :	 ils	 n'ont	 appris	 à	 distinguer	 que	 le	 son	 des	 calibres	 ou	 le
vrombissement	 des	 réacteurs.	 Près	 de	 300	 000	 victimes	 sont	 à	 déplorer
officiellement,	laissant	femmes,	enfants	ou	conjoints...
Jamais	 sans	 doute	 un	 conflit	 n'avait	 polarisé	 autant	 les	 opinions	 ni	 suscité

autant	 de	 débats.	 Au	 point	 même	 que	 la	 question	 israélo-palestinienne	 s'est
trouvée	 éclipsée,	 elle	 qui	 constitua	 longtemps	 le	 lieu	 par	 excellence	 des
déterminations	 à	 la	 fois	 diplomatiques	 mais	 aussi	 intellectuelles.	 Aujourd'hui,
c'est	la	question	syrienne	qui	occupe	ce	champ	et	de	façon	inédite.
La	guerre	régionale	qui	se	joue	en	Syrie	est	devenue	le	symptôme	de	l'agonie

d'un	ordre	international	en	même	temps	que	la	prémisse	de	celui	qui	vient.	Elle	a
été	 le	 catalyseur	 en	même	 temps	que	 le	 révélateur,	 sur	 une	durée	 relativement
longue,	 des	 basculements	 inédits	 de	 l'ordre	 international.	 En	 Syrie	 se	 joue
exactement	 ce	 que	 d'aucuns	 prévoyaient	 avant	 même	 le	 premier	 mandat	 de
Barack	Obama	:	un	lent	redéploiement	de	la	puissance	américaine	ou	en	tous	les
cas	 une	 hésitation	 stratégique	 majeure,	 propice	 à	 une	 percée	 des	 puissances
émergentes	 sur	 le	 retour.	 Se	 joue	 aussi	 sur	 le	 théâtre	 syrien	 la	 progressive
paralysie	de	 l'Occident,	 entravé	dans	 ses	actes	mais	aussi	 ses	mots,	donnant	 la
pénible	impression	d'un	monde	qui	lui	échappe.
Il	faut	noter	ensuite	que	la	question	syrienne	est	devenue	un	sujet	de	politique



intérieure	pour	de	nombreux	pays,	frappés	en	retour	par	le	terrorisme,	et	qu'elle
interroge	notamment	sur	les	choix	stratégiques	et	politiques	de	la	France,	la	plus
durement	 touchée.	 À	 ce	 jour	 et	 malgré	 deux	 cent	 cinquante	 victimes	 du
terrorisme	en	moins	de	deux	ans,	aucune	remise	en	cause	du	positionnement	de
la	 France	 n'a	 été	 effectuée.	 La	 classe	 politique	 française	 a	 d'ailleurs	 donné	 le
spectacle	surréaliste	de	son	arrogance	et	de	sa	vacuité	:	pour	ceux	qui	en	sont	en
poste,	 il	 faut	 noter	 qu'au	 contraire	 de	 la	 Belgique	 touchée	 elle	 aussi	 par	 des
attentats	d'une	ampleur	bien	moindre,	aucun	ministre	n'a	présenté	sa	démission,
ni	même	reconnu	une	quelconque	faille.	Se	sont	succédé	ad	nauseam	cérémonies
d'hommage	 et	 commémorations	 durant	 lesquelles	 la	 solennité	 s'est	 souvent
retrouvée	associée	à	 la	plus	désolante	 trivialité,	 le	président	descendant	de	 son
piédestal	de	chef	de	(petite)	guerre	pour	faire	la	bise	aux	familles	des	victimes,
participer	à	des	lâchers	de	ballons	et	affirmer	sans	rire	«	nous	multiplierons	les
chansons,	les	concerts,	les	spectacles,	nous	continuerons	à	aller	dans	les	stades{1}
».	Quant	à	 l'opposition,	prise	en	étau	entre	 le	 chantage	à	 l'unité	nationale	et	 la
responsabilité	partagée	des	politiques	menées	tant	vis-à-vis	de	la	Syrie	que	des
pays	 du	Golfe,	 elle	 s'est	 retrouvée	 piégée	 et	 incapable	 de	 produire	 le	moindre
discours	politique	sur	ces	drames	inédits.
Diplomatie,	 islam,	 immigration	 :	 il	 a	 fallu	 la	 guerre	 en	 Syrie	 pour	 que	 ces

questions,	 enfouies	 et	 cloisonnées,	 reviennent	 sur	 le	 devant	 de	 la	 scène.	 En
l'occurrence,	 le	 problème	 syrien	 a	 suscité	 en	 France	 une	 polarisation	 inédite,
comparable	à	celle	suscitée	par	le	conflit	israélo-palestinien	autrefois.	À	mesure
que	 la	 guerre	 faisait	 rage,	 que	 la	 plupart	 des	 Occidentaux	 fermaient	 –	 très
précocement,	en	2012	–	leurs	ambassades,	que	les	médias	renonçaient	à	envoyer
quiconque	sur	le	terrain,	se	développait	un	narratif	hors-sol,	puissamment	animé
d'émotion	et	de	grands	principes	qui	apparurent	comme	incapables	de	penser	ce
conflit,	 au	 profit	 d'une	 couverture	 alignée	 involontairement	 ou	 non	 sur	 la
position	des	chancelleries.	Pire	même,	le	débat	prit	la	forme	de	l'anathème	et	de
la	 chasse	 aux	 sorcières,	 s'affranchissant	 allègrement	 de	 toutes	 les	 règles	 de
déontologie	ou	même	de	celles,	 simples,	du	débat	 intellectuel	que	 l'on	était	 en
droit	d'attendre	de	la	part	des	sociétés	qui	inventèrent	jadis	la	liberté	de	penser	et
la	discussion	 contradictoire.	Fut	 réputé	 suspect	 le	 sens	de	 la	nuance,	 le	 simple
fait	de	prendre	du	recul	ou	d'apporter	des	éléments	qui	ne	cadraient	pas	avec	le
discours	 téléologique	 d'un	 «	 sens	 de	 l'histoire	 »	 forcément	 à	 l'avantage	 de	 la
vision	occidentaliste.	Il	ne	s'agit	pas	ici	de	se	poser	en	victime	mais	de	mettre	en
lumière	 ce	 que	 beaucoup	ont	 perçu	 comme	 étant	 une	 dérive	majeure	 du	 débat
d'idées,	 notamment	 dans	 le	 contexte	 français.	 En	 février	 2016,	 la	 chaîne	 de
service	public	France	2	diffusait	un	documentaire	d'un	Œil	sur	la	Planète	intitulé
«	Syrie,	le	grand	aveuglement	»,	où	la	présentation	du	conflit	sortait	des	ornières



habituelles	du	traitement	mainstream.	L'émission	–	qui	réalisa	soit	dit	en	passant
l'une	 des	 meilleures	 audiences	 pour	 un	 tel	 sujet	 (autour	 de	 11	%	 de	 parts	 de
marché)	–	suscita	à	la	grande	surprise	de	ses	producteurs,	une	véritable	bataille
rangée	 sur	 les	 réseaux	 sociaux	 et	 même	 ailleurs.	 Un	 collectif	 demanda
l'ouverture	 d'une	«	 commission	d'enquête{2}	 »	 (sic)	 auprès	 de	 la	 direction	 de	 la
chaîne.	 Des	 tribunes	 indignées	 furent	 publiées	 dans	 la	 presse,	 l'outrance	 des
arguments	 le	disputant	à	 l'amateurisme	des	auteurs{3}.	Plus	 tard,	ce	 fut	 la	Ligue
des	 Droits	 de	 l'Homme	 qui	 porta	 plainte	 devant	 le	 CSA	 contre	 l'émission,
appelant	à	des	sanctions	contre	la	chaîne{4}.
L'autre	problème	syrien	réside	dans	la	dimension	religieuse	de	ce	conflit	que

les	acteurs,	à	tort	ou	à	raison,	envisagent	comme	un	élément	essentiel,	tandis	que
ce	phénomène	structurant	est	de	plus	en	plus	inconcevable	dans	nos	sociétés	qui
vivent	le	crépuscule	du	religieux.	Fatale	erreur	que	d'avoir	évacué	ce	qu'il	nous
dit	aussi	sur	ces	hommes	et	ces	sociétés	qui	se	projettent	encore	dans	l'au-delà,
que	cela	plaise	ou	non.	Sur	ce	morceau	de	terre	du	Moyen-Orient,	l'eschatologie
a	toutes	les	raisons	d'être	invoquée,	ce	que	le	terrain	afghan	ne	permettait	pas	:
l'islam	 salafiste	 se	 déploie	 dans	 la	 géographie	 du	 Croissant	 fertile	 tandis	 que
semble	 se	 rejouer	 la	 fitna	 originelle	 entre	 «	 renégats{5}	 »	 chiites	 et	 restauration
fantasmée	du	Califat.
La	 crise	 qui	 a	 éclaté	 en	 2011	 en	 Syrie	 est	 davantage	 qu'un	 simple	 effet

collatéral	 des	 Printemps	 arabes.	 Elle	 est	 intervenue	 à	 un	 moment	 de	 profond
basculement	 des	 équilibres	 internationaux	 et	 en	 constitue	 en	 quelque	 sorte	 le
révélateur.	Des	puissances	comme	la	Russie	ou	la	Chine,	concernées	elles	aussi,
semblent	 plus	 que	 jamais	 décidées	 à	 en	 finir	 avec	 le	 droit	 d'ingérence	 et
l'unilatéralisme	occidental	qui	ont	caractérisé	les	relations	internationales	de	ces
deux	dernières	décennies.	Mais	tout	se	passe	comme	si	nous	étions	incapables	de
penser	encore	 la	politique	 internationale	ou	 tout	 simplement	d'avoir	une	vision
claire	des	enjeux	de	l'avenir	qui	se	dessine	sous	nos	yeux.	Pour	ce	qui	est	de	la
Russie,	 plutôt	 que	 de	 tenir	 compte	 de	 son	 passé	 et	 de	 sa	 réalité,	 la	 vision
occidentale	se	gargarise	de	clichés	éculés,	de	reproches	inefficaces.	En	somme,
on	ne	comprend	pas	la	Russie	car	on	voudrait	qu'elle	se	plie	à	notre	vision	post-
historique	et	post-tragique	du	monde.
Pourtant,	 la	 dernière	 décennie	 a	 illustré	 l'épuisement	 de	 la	 prophétie

occidentaliste	 :	 ses	 valeurs	 ont	 définitivement	 sombré	 dans	 les	 montagnes
afghanes	et	les	déserts	irakiens,	faute	d'avoir	pris	en	compte	le	réel.	En	Syrie,	ce
sont	 ces	 principes	 qui	 ont	 été	 écornés	 mais	 aussi	 la	 toute-puissance	 de	 l'outil
militaire	 occidental,	 entravée	 par	 des	 systèmes	 performants	 et	 des	 logiques
nouvelles.	 Comme	 en	 Libye,	 le	 conflit	 syrien	 a	 été	 traité	 avec	 une	 grande
légèreté,	au	mépris	de	l'expérience	afghane	des	années	1980	et	avec	une	bonne



conscience	jamais	démentie.	Toutes	les	prévisions,	supputations	et	anticipations
se	sont	révélées	fausses.	Les	tenants	d'un	contre-discours	furent	assimilés	à	des
Cassandre,	 dont	 les	 arrière-pensées	 –	 forcément	 coupables	 –	 furent	 dénoncées
avec	 l'onction	 quasi	 religieuse	 des	 intellectuels	 qui	 comptent	 et	 se	 trompent
pourtant	toujours.	Nous	avons	laissé	s'installer	un	chaos	à	quelques	heures	de	vol
du	cœur	de	l'Europe	et	le	Vieux	continent	a	redécouvert	brutalement	la	violence
aveugle,	sans	toutefois	en	comprendre	les	ressorts.	Notre	incompréhension	face	à
ce	qui	se	joue	en	Syrie	révèle	aussi	ce	basculement	du	monde	qui	est	en	train	de
s'effectuer	sous	nos	yeux.	Comme	l'a	démontré	la	conférence	d'Astana	en	janvier
2017,	désormais,	le	monde	n'a	plus	besoin	de	l'Amérique	ou	des	Européens,	de
l'Occident	en	somme	pour	faire	la	paix	au	Proche-Orient.	De	la	même	façon,	ce
qui	nous	choque	dans	la	violence	guerrière	mise	en	œuvre	en	Syrie	par	la	Russie,
c'est	 le	 fait	 qu'elle	 n'est	 pas	 la	 nôtre.	 Pendant	 près	 de	 trente	 ans,	 la	 guerre	 fut
l'apanage	exclusif	des	armées	occidentales.	A	présent,	d'autres	font	la	guerre.
Cet	ouvrage	ne	prétend	pas	revenir	sur	les	multiples	erreurs	commises	par	les

dirigeants	 occidentaux	 et	 en	 particulier	 français	 depuis	 les	 débuts	 de	 la	 crise
syrienne.	Elles	ont	été	décrites	dans	un	autre	livre{6}	et	à	présent,	la	question	est
superflue	car	elle	 fait	 assez	 largement	consensus,	y	compris	 auprès	de	certains
hommes	politiques	qui	s'étaient	 lourdement	 trompés	au	début	du	conflit.	Génie
de	la	politique...
La	crise	syrienne	a	révélé	les	impasses	du	système	international	et	les	dérives

de	 la	 «	 communauté	 internationale	 »	 :	 au	 sujet	 de	 cette	 dernière,	 on	 peut	 se
demander	non	pas	 si	 elle	 existe	 encore	mais	 si	 elle	n'a	 jamais	 représenté	autre
chose,	surtout	après	1991,	que	la	bonne	conscience	autosatisfaite	d'un	petit	club
d'élus	 ou	 même,	 comme	 le	 formule	 plus	 radicalement	 Hubert	 Vedrine,	 autre
chose	qu'«	un	tic	de	langage	».	Il	semble	que	la	question	de	l'État	soit	redevenue
centrale,	du	moins	pour	expliquer	le	développement	de	sanctuaires	terroristes	sur
son	 recul	 mais	 aussi	 parce	 que	 désormais,	 il	 faut	 compter	 sur	 un	 système
pluripolaire	 en	 gésine	 où	 les	 ingérences	 sont	 de	 plus	 en	 plus	mal	 perçues.	Au
Moyen-Orient,	 le	 modèle	 westphalien	 de	 l'État	 souverain,	 arrivé	 tardivement
dans	 la	 région,	 est	 en	 plein	 reflux.	Après	 plusieurs	 décennies	 de	 constructions
nationales,	la	zone	est	en	train	de	se	désinstitutionnaliser,	laissant	les	populations
locales	 aux	 prises	 avec	 le	 chaos	 et	 la	 violence	 milicienne.	 Le	 système
international	 lui-même	entre	dans	une	période	de	turbulences	:	 le	devenir	de	 la
Syrie	 éclaire	 à	 n'en	 pas	 douter	 une	 partie	 de	 ce	 que	 sera	 l'ordre	 à	 venir.
L'effacement	apparent	de	la	puissance	américaine	dans	la	région,	le	grand	retour
de	l'Iran	et	de	la	Russie	sont	des	tendances	de	fond.	L'élection	de	Donald	Trump
met	fin	à	un	cycle	qui	s'était	ouvert	à	la	fin	des	années	1970.	En	1979,	l'Arabie
saoudite	devenait	un	acteur	majeur	du	djihad	mondial,	servie	par	les	pétrodollars



engrangés	après	les	chocs	pétroliers,	et	faisait	de	l'Afghanistan	son	terrain	de	jeu
avec	la	bénédiction	de	Washington.	Au	même	moment,	la	Révolution	islamique
en	 Iran	 propulsait	 le	 paradigme	 religieux	 au	 cœur	 du	 Moyen-Orient,
marginalisant	ce	qui	restait	du	sécularisme	des	régimes	issus	des	indépendances.
Au	 même	 moment,	 le	 néolibéralisme	 de	 l'École	 de	 Chicago	 triomphait	 à	 des
degrés	divers	dans	les	pays	développés,	en	Grande	Bretagne,	puis	aux	États-Unis
et	même	 en	 France,	 ouvrant	 la	 voie	 à	 la	mondialisation	 que	 nous	 connaissons
aujourd'hui.	 Plus	 de	 trente	 ans	 après,	 les	 équilibres	 semblent	 basculer	 :	 l'Iran
revient	dans	le	jeu	mondial	tandis	que	le	rôle	toxique	de	l'Arabie	saoudite	dans	la
promotion	 du	 salafisme	 est	 pointé	 du	 doigt.	 Quant	 à	 la	 mondialisation
néolibérale,	 elle	 semble	 avoir	 épuisé	 ses	 promesses	 et	 l'heure	 des
questionnements	 est	 arrivée.	 Les	 recompositions	 sont	 déjà	 douloureuses	 :
l'Europe	n'a	pas	fini	de	payer	le	prix	du	terrorisme	et	peine	à	s'inventer	comme
entité	stratégique	autre	qu'atlantiste,	tandis	que	le	Moyen-Orient	s'enfonce	dans
le	 chaos.	De	 la	 sortie	 de	 crise	 syrienne	dépendra	 l'équilibre	de	 la	 région.	Déjà
l'Égypte,	mais	aussi	les	Émirats	ont	pris	la	mesure	du	nouveau	Moyen-Orient	qui
s'annonce.	 Elle	 est	 aussi	 une	 occasion	 unique	 pour	 l'Europe	 de	 redéfinir	 sa
puissance	et	peut-être	même	sa	raison	d'être	et	de	vivre.
Mais	comment	 répondre	à	 ses	 formidables	défis	 alors	que	 semble	 sinistré	 le

paysage	de	la	recherche	et	que	les	politiques	se	distinguent	par	leur	incapacité	à
penser	le	phénomène	de	l'islamisme	?	Peut-on	continuer	d'ignorer	les	nouveaux
acteurs	de	cette	recomposition	régionale	et	penser	conserver	un	leadership	fondé
exclusivement	sur	l'anathème	ou	la	punition	?	L'irrealpolitik	comme	maxime	de
l'action	 diplomatique	 s'est	 avérée	 pire	 que	 la	 prise	 en	 compte	 des	 conditions
propres	 au	 terrain.	 Qui	 peut	 encore	 prétendre	 que	 les	 politiques	 étrangères
menées	 par	 l'«	 Occident	 »	 ont	 débouché	 sur	 le	 progrès	 pour	 les	 peuples
concernés	?	Les	résultats	en	termes	humains,	en	termes	de	stabilité	internationale
et	 de	 sécurité	 sont	 confondants	 :	 ils	 sont	 tout	 simplement	 désastreux.	Et	 il	 est
encore	des	spécialistes	et	des	politiques	pour	expliquer	que	ce	furent	les	bonnes.
Les	leçons	du	conflit	syrien	peuvent	ainsi	permettre	ce	sursaut	d'intelligibilité

que	 réclame	 la	 situation	 actuelle.	 Car	 n'en	 doutons	 pas	 :	 la	 violence	 est
structurelle	 dans	 ce	 conflit	 et	 ne	 s'arrêtera	 pas	 uniquement	 par	 la	 contrainte
militaire.	 La	 violence	 terroriste	 est	 appelée	 à	 décupler	 si	 son	 sanctuaire
mésopotamien	vient	à	être	effectivement	menacé	ou	anéanti.	Le	déchaînement	de
la	violence	terroriste	en	Europe	et	en	particulier	en	France	nous	a	brusquement
ramenés	à	repenser	 la	question	de	notre	modèle.	Les	 terroristes	ont	cette	vertu,
qui	 est	 d'aller	 à	 l'essentiel.	En	cela	 ils	 sont	 les	nouveaux	«	barbares	».	 Ils	 s'en
prennent	 aux	 symboles	 et	 à	 leurs	 représentants	 (prêtres,	 policiers,	 militaires),
inscrivent	leur	action	dans	une	esthétique	lourde	de	références	historiques.	D'une



certaine	façon,	ces	«	barbares	»	nous	disent	ce	que	nous	sommes,	même	si	nous
l'avons	oublié.	La	société	française	est	sidérée	à	chaque	attaque	terroriste	:	ce	qui
est	 atteint,	 c'est	 l'«	 ego	 »	 de	 la	 civilisation.	 En	 ce	 sens,	 les	 djihadistes	 sont
véritablement	l'Ennemi,	«	notre	propre	remise	en	question	personnifiée{7}	»	selon
le	mot	de	Carl	Schmitt	:	la	violence	terroriste	renvoie	à	la	mort,	au	tragique	mais
aussi	 au	 sens	 de	 la	 vie.	 La	 situation	 rappelle	 combien	 furent	 illusoires	 les
dividendes	de	la	paix	escomptés	par	le	médiocre	abandon	à	la	thèse	hégélienne
de	la	fin	de	l'histoire	et	de	la	victoire	de	la	«	démocratie	de	marché	».	Ce	qui	est
en	cause,	c'est	le	réel	dans	tout	ce	qu'il	a	de	primal	et	de	politique.	Depuis	une
vingtaine	d'années,	la	dissolution	du	référent	territorial	de	la	souveraineté	est	la
tendance	 lourde,	 du	 fait	 de	 la	mondialisation.	 Les	 acteurs	 de	 ce	 recul	 étatique
qu'ils	soient	terroristes,	mafieux	ou	tout	simplement	économiques	profitent	de	la
faiblesse	 des	 États,	 de	 la	 libre	 circulation	 des	 capitaux,	 des	 hommes	 et	 de
l'information	pour	accroître	leur	influence.	Et	l'histoire	récente	a	montré	combien
cette	logique	réticulaire	était	devenue	la	force	de	ces	organisations.
Pour	 proposer	 des	 issues	 aux	 crises	 internationales,	 il	 est	 de	 bon	 ton	 de

recourir	 à	 la	 théorie	 des	 jeux	 (à	 somme	 nulle,	 coopératifs	 ou	 non),	 suivant	 en
cela	une	mode	venue	des	États-Unis.	Or	ces	théories	proviennent	du	secteur	de
l'économie	 financière	 :	 leurs	 postulats	 de	 départ	 supposent	 la	 rationalité	 des
acteurs	 et	 la	dimension	utilitaire	de	 leur	 stratégie.	Ce	prisme	«	économiciste	»
caractérise	parfaitement	 l'amnésie	qui	a	accompagné	 le	déploiement	de	 l'action
de	 l'Amérique	au	Moyen-Orient	et	 l'incapacité	de	 la	diplomatie	 française	–	qui
n'a	 d'yeux	 que	 pour	 Washington	 –	 à	 penser	 les	 dynamiques	 locales.	 Experts
incapables	de	prendre	en	compte	le	fait	historique	ou	religieux,	ce	sont	ceux-là
mêmes	 qui	 continuent	 d'inspirer	 ceux	 qui	 pensent	 apporter	 des	 solutions	 à	 un
Moyen-Orient	en	crise.	Or	qu'on	le	veuille	ou	non,	le	monde	musulman	n'a	pas
la	 mémoire	 courte.	 On	 pourrait	 même	 qualifier	 de	 pathologique	 ce	 rapport
incessant	au	passé,	aux	grandes	dates	de	sa	grandeur	déchue,	à	celles	aussi	de	ses
humiliations	 récentes.	 On	 ne	 peut	 certes	 pas	 exiger	 des	 autres	 d'être	 aussi
fatigués	du	fardeau	de	l'histoire	que	le	sont	les	Européens,	ou	de	n'en	avoir	tout
simplement	pas,	comme	les	États-Unis.



1.	-	Ebook-Gratuit.co
Six	ans	de	conflit	et	d'erreurs

Alors	 que	 le	 conflit	 syrien	 est	 entré	 dans	 sa	 sixième	 année,	 les	 perspectives
militaires	 et	politiques	 sont	désormais	plus	 claires	 à	dessiner.	On	assiste	 à	une
baisse	sensible	de	la	conflictualité	générale	qui	avait	caractérisé	le	pays	depuis	la
crise	:	les	niveaux	de	violence	depuis	la	trêve	et	le	cessez-le-feu	de	février	2016,
négociés	 conjointement	 par	 les	 États-Unis	 et	 la	 Russie	 ont	 considérablement
baissé.	 La	 reprise	 totale	 d'Alep	 par	 l'armée	 syrienne	 en	 décembre	 2016,	 la
réduction	 progressive	 des	 poches	 de	 résistance	 qui	 demeuraient	 dans	 la
périphérie	 de	 Damas	 ont	 rejeté	 la	 rébellion	 dans	 des	 régions	 périphériques,
rurales	où	leur	avenir	politique	est	nul.	Restent	des	«	points	chauds	»,	dont	Deir
Ezzor	ou	Palmyre,	mais	le	temps	où	l'armée	syrienne	et	ses	alliés	avaient	à	tenir
plusieurs	 centaines	 de	 fronts	 simultanés	 est	 révolu.	 L'objectif	 politique	 que
poursuit	Moscou	est	en	passe	d'être	atteint	:	il	s'agit	de	mettre	au	jour	l'ambiguïté
de	 la	«	 rébellion	»	dans	 ses	 rapports	avec	 le	groupe	djihadiste	 le	plus	puissant
après	 l'État	 islamique,	 Jabhat	 Fatah	 al	 Sham,	 ex	 Jabhat	 Al-Nosra,	 émanation
directe	d'Al-Qaïda.	Alors	que	 la	 coalition	dominée	par	 les	États-Unis	 a	 fait	 de
l'État	 islamique	 sa	 priorité,	Moscou	 continue	 de	 privilégier	 la	 lutte	 contre	 ces
éléments	 qui	 menacent	 directement	 les	 zones	 gouvernementales	 et	 la	 survie
même	de	l'État	syrien.	Mais	les	États-Unis	semblent	converger	vers	cet	objectif,
à	Idlib	notamment,	où	les	frappes	de	drones	et	de	chasseurs	se	succèdent	contre
les	 cadres	 et	 les	 infrastructures	 de	 commandement	 de	 Jabhat	 Fatah	 al	 Sham,
nouvelle	appellation	du	Front	Al-Nosra	en	Syrie.	L'objectif	politique	de	la	trêve
reste	 pourtant	 inatteignable	 :	 pour	 la	 Russie,	 il	 s'agit	 de	 mettre	 au	 jour

https://www.ebook-gratuit.co/


l'ambiguïté	de	la	«	rébellion	»	dans	ses	rapports	avec	le	groupe	djihadiste	le	plus
puissant	 après	 l'État	 islamique,	 Jabhat	 Fatah	 al-Sham,	 ex	 Jabhat	 Al-Nosra,
émanation	directe	d'Al-Qaïda.	Alors	que	la	coalition	dominée	par	les	États-Unis
a	 fait	 de	 l'État	 islamique	 sa	 priorité,	 Moscou	 continue	 de	 privilégier	 la	 lutte
contre	ces	éléments	qui	menacent	directement	les	zones	gouvernementales	et	la
survie	même	de	l'État	syrien.

L'État	islamique,	un	tigre	de	papier

La	 focalisation	 sur	 l'État	 islamique	 est	 un	 leurre.	 En	 réalité,	 l'organisation
terroriste	est	un	 tigre	de	papier	ou	selon	 l'expression	d'Obama	«	une	équipe	de
basket	de	3e	division	»,	qui	ne	doit	sa	puissance	qu'au	fait	que	nombre	d'acteurs
dans	 la	 région	ont	 intérêt	à	son	maintien	 faute	de	pouvoir	assumer	eux-mêmes
leurs	 objectifs.	Monarchies	 du	Golfe	 en	 tête,	 il	 s'agit	 d'empêcher	 que	 la	 seule
force	 qui	 vient	 contrecarrer	 la	 puissance	 iranienne	 en	 Mésopotamie	 ne	 soit
vaincue	trop	vite,	afin	que	s'épuisent	 les	Perses	et	 leurs	alliés.	Pour	 la	Turquie,
l'objectif	majeur	est	d'empêcher	 la	constitution	d'un	État	kurde	dans	 la	région	 :
elle	 a	 depuis	 longtemps	 décidé	 de	 jouer	 la	 carte	 de	 l'État	 islamique	 contre	 les
velléités	 irrédentistes	 des	 Kurdes	 syriens.	 Dans	 ce	 calcul	 d'un	 cynisme
effroyable,	les	États-Unis	se	retrouvent	piégés	puisqu'ils	sont	quasiment	les	seuls
à	assumer	 le	gros	de	 l'engagement	des	avions	de	 la	coalition,	 surtout	depuis	 le
départ	des	Saoudiens	et	Qatariens,	davantage	préoccupés	par	la	guerre	faite	par
procuration	à	l'Iran	au	Yémen.
Le	25	mars	2015,	la	prise	du	site	de	Palmyre	avait	suscité	un	émoi	planétaire,

sans	 que	 personne	 ne	 s'interroge	 sur	 le	 fait	 qu'une	 colonne	 de	 quelques
technicals	 en	 provenance	 du	 désert	 irakien	 ait	 pu,	 à	 découvert,	 parcourir	 des
centaines	 de	 kilomètres	 sans	 être	 frappée	 par	 l'armada	 impressionnante	 de	 la
coalition	présente	dans	 le	 ciel	mésopotamien.	Daech	est	 ainsi	devenu	 la	 figure
absolue	 du	 mal.	 Ses	 vidéos	 sadiques	 furent	 abondamment	 commentées,	 ses
messages	simplistes	épluchés	:	une	aubaine	pour	l'organisation	terroriste	qui	n'en
attendait	pas	autant	pour	renforcer	sa	«	marque	».	Sans	le	savoir,	notre	société	de
l'information	 a	 contribué	 à	 aiguiller	 des	 centaines	 de	 recrues	 supplémentaires
vers	Raqqa	ou	Mossoul,	à	éclipser	la	stratégie	beaucoup	plus	furtive	d'Al-Qaïda
en	Syrie	qui	moins	d'un	mois	plus	tard,	en	avril	2015,	réussira	en	douceur	le	tour
de	passe-passe	de	coiffer	l'ensemble	des	groupes	rebelles	de	la	région	d'Idlib	et
d'y	installer	un	proto-émirat	couvé	par	l'Arabie	saoudite,	le	Qatar	et	la	Turquie.
La	 rébellion	 syrienne,	 c'est	 aussi	 la	 nébuleuse	 de	 groupes	 comme	Ahrar	al-



Sham,	Jund	al-Aqsa,	Harakat	Nurreddine	al	Zinki,	qui	n'hésitent	pas	à	coopérer
ponctuellement	avec	 les	djihadistes.	Or	 le	narratif	Occidental	sur	 la	«	rébellion
modérée	 »	 fut	 longtemps	 le	 principal	 argument	 permettant	 de	 justifier	 l'aide
militaire	 apportée	 tant	 par	 les	 États-Unis	 que	 par	 la	 France	 à	 des	 groupes	 de
l'armée	syrienne	 libre,	en	réalité	 franchisés	 :	 ils	 livrèrent	dans	 le	passé	presque
immédiatement	 leurs	armes	aux	plus	 radicaux	au	 terme	de	ce	qui	s'avère	avoir
été	l'une	des	plus	grosses	erreurs	d'appréciation	de	ces	dernières	années,	si	 tant
est	que	certains	responsables	occidentaux	n'aient	pas	considéré	que	tout	était	bon
pour	abattre	Assad,	y	compris	de	s'appuyer	sur	Al-Qaïda{8}.	Un	cynisme	coupable
entretenu	 par	 la	 naïveté	 ou	 la	 duplicité	 d'experts	 français,	 journalistes	 obscurs
soudain	révélés	par	la	crise	syrienne	et	qui	plaidèrent	inlassablement	la	cause	de
ces	groupes,	en	étant	persuadés	de	leur	modération	présente	ou	à	venir.	Tendre	la
main	à	Al-Nosra,	filiale	d'Al-Qaïda	en	Syrie,	est	ainsi	une	des	recommandations
constantes	 de	 certains	 analystes	 :	 il	 s'agit	 de	 trouver	 ces	 fameux	 «	 rebelles
modérés	»,	Al-Qaïda	obtenant	par	la	grâce	de	l'État	islamique	une	sorte	de	brevet
de	 modération,	 capable	 de	 donner	 une	 justification	 à	 l'entreprise	 de	 sape	 des
structures	 étatiques	 qui	 demeurent	 encore	 tant	 bien	 que	 mal	 debout	 en	 Syrie.
Lors	du	siège	de	la	partie	rebelle	d'Alep,	à	l'est,	les	commentateurs	et	le	ministre
des	 Affaires	 étrangères	 lui-même,	 en	 vinrent	 à	 nier	 la	 présence	 d'Al-Qaïda
(rebaptisée,	 à	 la	 suite	 d'un	 «	 divorce	 blanc	 »,	 selon	 l'heureuse	 expression	 de
Fabrice	 Balanche,	 Jaysh	 Fatah	 al-Sham)	 :	 ainsi	 les	 Russes	 et	 les	 Syriens	 ne
viseraient	que	des	civils{9},	ce	qui	permet	de	criminaliser	le	problème	et	d'évacuer
la	question	politique.

Un	état	des	lieux

Le	 scénario	 d'un	 écroulement	 brutal	 de	 l'appareil	 politico-militaire	 syrien,
plausible	durant	l'année	2012,	peut	être	écarté	définitivement.	Bachar	el-Assad,
après	avoir	 repris	 le	contrôle	de	 l'ancienne	capitale	économique	du	pays,	Alep,
peut	 se	 maintenir	 au	 pouvoir.	 Il	 est	 d'ailleurs	 à	 noter	 que	 l'essentiel	 des
opérations	 d'encerclement	 et	 de	 réduction	 de	 la	 poche	 rebelle	 d'Alep	 a	 été
effectuée	par	des	troupes	syriennes	».	L'intervention	directe	de	la	Russie	depuis
2015	et	l'installation	durable	de	bases	militaires	en	Syrie	par	Moscou	à	Tartous	et
à	Mheimim	notamment,	laissent	penser	que	l'État	syrien	est	sauvé.	En	revanche
des	signes	inquiétants	de	la	prorogation	d'un	conflit	de	basse	intensité	demeurent
:	 les	 quantités	 d'armement	 déversées	 par	 tous	 les	 belligérants,	 souvent	 en
provenance	 de	 l'étranger	 (livraisons	 russes,	 iraniennes,	 mais	 aussi	 matériel



offensif	livré	à	la	rébellion,	y	compris	par	les	services	occidentaux,	français	mais
aussi	 américains)	 laissent	 augurer	 de	 potentialités	 de	 violence	 et	 d'une
transformation	radicale	des	conditions	de	vie	à	terme	dans	la	région.	D'autre	part,
le	conflit	syrien	se	distingue	par	l'internationalisation	inédite	de	ses	combattants,
à	 des	 niveaux	 qu'aucun	 conflit	 n'avait	 sans	 doute	 atteints	 depuis	 la	 guerre	 du
Liban.	Russes,	Turcs	et	Iraniens,	Libanais	et	Saoudiens,	Français,	Américains	et
membres	 de	 l'OTAN	 se	 côtoient	 et	 se	 combattent	 parfois	 sur	 ce	 territoire
stratégique	de	moins	de	200	000	km2.	On	vient	d'Europe	ou	de	Chine	 (le	Parti
islamique	 du	 Turkestan	 Oriental	 compte	 près	 de	 2	 000	 adeptes	 entre	 Alep	 et
Idlib,	 essentiellement	 Ouïghours),	 d'Afrique	 ou	 du	 Caucase.	 Officiellement,	 il
s'agit	 de	 participer	 à	 l'affrontement	 eschatologique	 censé	 préparer	 le	 Jugement
dernier,	en	combattant	la	Bête,	le	Dajjal	qui	doit	être	vaincu	dans	les	environs	de
Damas	selon	des	hadiths	bien	connus	des	djihadistes{10}.	On	vient	aussi	du	Liban,
d'Afghanistan	ou	d'Iran	pour	des	motifs	 religieux	de	solidarité	avec	 les	chiites.
Pour	d'autres	nations,	la	Russie	et	la	Chine	notamment,	mais	aussi	pour	les	pays
membres	 de	 l'Otan,	 il	 y	 va	 désormais	 d'une	 question	 de	 sécurité,	 le	 territoire
syrien	étant	devenu	le	réservoir	mondial	d'un	terrorisme	dont	les	métastases	ont
tendance	de	surcroît	à	essaimer	le	long	de	l'«	arc	des	crises	»,	cet	axe	qui	court
du	Pakistan	à	la	Côte	d'Ivoire	désormais.
Dans	 ce	 maelström	 tragique,	 les	 forces	 loyalistes	 de	 l'armée	 syrienne

comptaient	 en	mars	 2011,	 soit	 au	 début	 du	 conflit,	 près	 de	 350	 000	 hommes,
conscrits	 pour	 la	 plupart.	 L'insoumission	 de	 certains	 jeunes	 appartenant	 aux
classes	d'âges	ultérieures	à	2011,	les	défections	et	les	morts	au	combat	(environ
80	000)	 ont	 divisé	 ses	 effectifs	 quasiment	 par	 trois,	 les	 réduisant	 sans	 doute	 à
peine	 130	 000	 hommes.	 La	 résilience	 des	 forces	 loyalistes	 a	 été	 remarquable,
malgré	des	pertes	sévères	comme	déjà	dit,	mais	surtout	parce	qu'à	partir	de	l'été
2014,	 on	 estime	 que	 les	 armées	 gouvernementales	 étaient	 engagées
simultanément	sur	près	d'une	centaine	de	fronts.	Le	gouvernement	a	cependant
réussi	 à	 lever	 une	 armée	 supplétive	 d'environ	 10	 000	 hommes,	 la	 Force	 de
Défense	nationale	(Quwat	ad-Difa'a	al-Watani),	avec	l'aide	de	plusieurs	milliers
d'instructeurs	 russes	 présents	 dans	 le	 pays,	 et	 sur	 certains	 autres	 fronts,	 de
plusieurs	 centaines	 d'instructeurs	 iraniens,	 sous	 la	 supervision	 de	 Qassem
Soleimani,	 le	 commandant	 iranien	 de	 la	 Force	 al-Qods.	 Il	 faut	 aussi	 ajouter
plusieurs	milices,	dont	celle	formée	par	le	parti	Baas,	à	laquelle	il	faut	adjoindre
5	000	combattants	affiliés	au	Parti	Syrien	National	Social	et	une	autre	composée
de	 rebelles	 et	 de	 déserteurs,	 à	 la	 fois	 repentis	 et	 amnistiés,	 ainsi	 que	 sur	 des
unités	 tribales,	pour	un	 total	d'environ	25	000	hommes.	L'apport	 étranger	n'est
pas	négligeable	avec	au	plus	haut	environ	7	000	hommes	du	Hezbollah	libanais,
pas	 loin	de	10	000	Gardiens	de	 la	 révolution	 iraniens,	près	de	3	000	miliciens



chiites	 irakiens,	 3	 000	 miliciens	 chiites	 afghans	 Hazaras	 et	 environ	 2	 000
combattants	palestiniens.
Du	 point	 de	 vue	 militaire,	 s'il	 est	 vrai	 que	 l'espace	 contrôlé	 par	 le

gouvernement	 syrien	 reste	 limité	 à	 environ	 30	%	 du	 territoire	 national,	 il	 faut
préciser	 tout	 de	 suite	 qu'une	 assez	 large	majorité	 de	 la	 population	 syrienne	vit
encore	dans	ces	zones,	soit	60	à	70	%	des	Syriens.	Si	près	d'un	habitant	sur	deux,
environ	 11	 millions,	 a	 dû	 quitter	 son	 domicile,	 ce	 sont	 les	 zones
gouvernementales	qui	ont	accueilli	la	majorité	des	déplacés	:	l'agglomération	de
Damas	a	vu	ainsi	doubler	 sa	population	en	cinq	ans	 tandis	qu'une	grande	ville
côtière	comme	Lattakié,	présentée	parfois	abusivement	comme	«	alaouite	»,	a	vu
progresser	 sa	 population	 de	 plusieurs	 centaines	 de	 milliers	 de	 personnes
supplémentaires,	 confirmant	 au	 passage	 son	 statut	 de	 ville	 majoritairement
sunnite.	 Au	 total,	 la	 rébellion,	 éclatée	 en	 de	 multiples	 groupes,	 contrôle	 une
population	de	près	de	4	millions	d'habitants.	Chassée	des	villes,	l'insurrection	se
radicalise	 autant	 qu'elle	 se	 ruralise.	 La	 province	 d'Idlib,	 marquée	 par	 la
prédominance	 du	Front	Fatah	 al-Sham	 (ex	 Jabaht	 Al-Nosra,	 longtemps	 affilié
officiellement	à	Al-Qaïda),	est	aussi	 le	 refuge	des	combattants	 issus	des	autres
branches	de	 l'insurrection	 après	 leur	 reddition	 à	Daraya	puis	 à	Alep.	Près	d'un
million	d'habitants	vivraient	dans	cette	province	administrée	chaotiquement	par
des	chefs	de	guerre	et	différents	groupes	djihadistes.	L'est	de	 la	Syrie,	de	Deir
Ezzor	 à	 Palmyre,	 se	 caractérise	 par	 la	 persistance	 de	 la	 menace	 de	 l'État
islamique	 jusqu'à	Raqqa.	 L'issue	 de	 la	 bataille	 de	Mossoul	 pèsera	 directement
sur	les	équilibres	dans	cette	partie	de	la	Syrie.
Le	nord	de	la	Syrie,	d'Afrin	à	Hassakeh	est	sous	contrôle	des	forces	kurdes	du

PYD	mais	fait	déjà	les	frais	de	la	guerre	d'influence	que	la	Turquie	lui	mène.
Au	Sud	enfin,	autour	de	Deraa,	épicentre	du	soulèvement,	se	trouve	une	zone

réduite	 mais	 caractérisée	 par	 l'existence	 d'un	 important	 effectif	 combattant
(environ	20	000	hommes)	sous	l'égide	du	«	Front	Sud	»,	groupement	de	brigades
disparates	assignées	par	 la	 Jordanie	avec	 l'accord	des	États-Unis	et	de	 l'Arabie
saoudite,	 à	 une	 tâche	 de	 garde-frontière	 contre	 les	 groupes	 affiliés	 à	 l'État
islamique.	Tant	que	durera	ce	soutien	financier,	ces	kataeb	(pluriel	de	katiba	en
arabe)	obéiront	à	la	main	qui	les	nourrit.

Le	monde	a	changé

Au	 début	 des	 années	 1990,	 le	 monde	 est	 entré	 dans	 une	 nouvelle	 ère.
L'affrontement	 indirect	auquel	 s'étaient	 livrés	 les	États-Unis	et	 l'URSS	pendant



près	d'un	demi-siècle	prend	fin.	Ce	fut	l'achèvement	d'un	cycle	caractérisé	selon
le	mot	de	Raymond	Aron	par	«	la	paix	impossible,	la	guerre	improbable	».	Les
États-Unis	s'engagent	alors	dans	une	séquence	diplomatique	nouvelle,	qualifiée
parfois	 de	 «	 moment	 unipolaire	 ».	 Une	 Amérique	 triomphante	 pour	 laquelle
l'ancien	 ministre	 des	 Affaires	 étrangères	 Hubert	 Védrine	 forgera	 en	 1999	 le
terme	d'hyperpuissance	et	qui	ne	semble	avoir	aucune	limite	à	son	action.	Servis
par	une	économie	dynamique	dans	les	années	1990,	capables	d'intervenir	partout
sans	 entraves,	 les	 États-Unis	 se	 heurtent	 après	 le	 11	 septembre	 2001	 à	 des
résistances.	Ils	se	réfugient	alors	dans	un	unilatéralisme	brutal	dont	 témoignent
leurs	guerres	en	Afghanistan	et	en	Irak.	Depuis	l'élection	de	Barack	Obama,	elle
revoit	sa	position	au	Moyen-Orient.	Barack	Obama	n'a	jamais	fait	confiance	aux
puissances	 sunnites	 du	Golfe,	 traditionnelles	 alliées.	 Pour	 lui,	 et	 en	 particulier
depuis	 le	 11	 septembre,	 ils	 sont	 apparus	 comme	 des	 partenaires	 déloyaux	 et
surtout	encombrants,	mettant	 la	puissance	américaine	au	service	de	 leurs	 luttes
religieuses	 face	 à	 l'Iran{11}.	 Deux	 facteurs	 ont	 amené	 les	 États-Unis	 à	 ce
changement	 qui	 fut	 très	 tôt	 perceptible	 et	 que	 les	 responsables	 français	 n'ont
apparemment	 pas	 vu	 venir	 :	 leur	 moindre	 dépendance	 énergétique	 grâce	 à
l'industrie	du	gaz	de	schiste	mais	surtout	à	une	diversification	de	 leurs	sources
d'approvisionnement	qui	 avait	 vu	dès	 les	 années	1990	passer	 sous	 les	10	%	 la
part	du	brut	moyen	oriental.	Ensuite,	la	méfiance	de	plus	en	plus	grande	envers
ses	 alliés	 sunnites	 du	 Golfe	 et	 notamment	 le	 royaume	 d'Arabie	 saoudite.
Pratiquement,	c'est	 la	notion	de	smart	power	 qui	prévaut,	 un	 terme	 revendiqué
par	Hillary	Clinton	en	2009	lors	de	son	audition	devant	le	Sénat	américain	pour
le	 poste	 de	Secrétaire	 d'État	 :	 il	 s'agit	 de	 réduire	 l'empreinte,	 s'appuyer	 sur	 les
autres	 pour	 porter	 le	 fardeau	 et	 garder	 l'essentiel,	 c'est-à-dire	 la	 capacité
d'innover	et	de	définir	 les	règles.	 Il	est	probable	qu'Hillary	Clinton	n'ait	 jamais
cru	à	 cette	doctrine	 et	que	 son	éviction	en	 février	2013	du	poste	de	Secrétaire
d'État	en	soit	la	conséquence.	Avec	John	Kerry,	l'Amérique	retrouvait	des	canaux
de	discussion	avec	la	Russie	en	la	personne	de	Sergueï	Lavrov,	alors	même	qu'il
n'existait	aucune	sympathie	entre	le	président	américain	et	son	homologue	russe.
Cependant,	 Barack	 Obama	 avait	 pris	 acte	 d'une	 certaine	 paralysie	 de	 l'action
militaire	 et	 paradoxalement	 aussi	 de	 la	 nécessité	 de	 tenir	 compte	 –	 enfin	 –	 du
contexte	 :	 l'accord	 de	 juillet	 2015	 sur	 le	 nucléaire	 iranien	 en	 est	 la	 preuve
éclatante	et	prévisible.	Jusqu'au	bout	la	diplomatie	française	péchera	par	manque
de	 réalisme	 en	 tentant,	 aux	 côtés	 d'ailleurs	 des	 Saoudiens,	 de	 faire	 échouer	 la
levée	de	l'embargo.
Ce	 monde	 qui	 a	 changé	 c'est	 aussi	 l'avènement	 d'un	 univers	 relativement

multipolaire,	permis	ou	subi	par	l'Amérique.	Des	puissances	comme	la	Chine	ou
la	Russie	disposent	de	marges	de	manœuvre	et	martèlent	sans	cesse	leur	volonté



de	parvenir	à	un	ordre	international	où	la	souveraineté,	la	coopération	prennent
le	pas	sur	l'ingérence,	l'unilatéralisme	et	tentent	d'en	finir	avec	la	fiction	d'une	«
communauté	internationale	»	qui	se	réduit	en	fait	à	l'Occident.	Le	décalage	avec
les	gesticulations	de	 la	diplomatie	 française	ces	dernières	années	sur	 le	dossier
syrien	 n'en	 est	 que	 davantage	 pathétique.	 Ainsi	 le	 8	 octobre	 2016,	 François
Hollande	avertissait	que	«	 tout	pays	qui	mettrait	 son	veto	à	 la	 résolution	de	 la
France	 sur	 Alep	 serait	 discrédité	 aux	 yeux	 du	 monde	 ».	 S'il	 ne	 reste	 que	 la
morale	 pour	 convaincre,	 c'est	 que	 la	 diplomatie	 française	 est	 devenue
insignifiante.	Car	à	la	vérité,	il	n'y	a	plus	d'ordre	international.	La	«	communauté
internationale	 »	 est	 devenue	 un	mot	 creux,	 une	 fiction	 dangereuse,	 prétexte	 à
tous	les	excès	guerriers	en	ce	début	du	XXIe	siècle	:	et	c'est	ce	moment	précis	que
les	élites	françaises	ont	choisi	pour	se	rapprocher	de	façon	inédite	des	États-Unis
et	faire	assaut	d'atlantisme	alors	que	le	multilatéralisme	est	devenu	une	nécessité
et	 que	 l'élection	de	Donald	Trump	 risque	de	 faire	de	Paris	 la	 dernière	 capitale
néoconservatrice	 du	 monde	 occidental.	 La	 capacité	 à	 prendre	 en	 compte
l'altérité,	 à	 dépasser	 les	 discours	 globalisants,	 simplistes	 est	 un	 impératif.	 Y
renoncer	c'est	se	condamner	à	plus	de	violence	et	à	l'inefficacité.	On	voit	certes
bien	 que	 cela	 fait	 les	 affaires	 des	 dirigeants	 politiques,	 dépossédés	 du	 pouvoir
réel	 de	 gouverner	 et	 toujours	 prompts	 à	 réagir	 à	 coups	 de	 menton	 quand	 les
affaires	 intérieures	 leur	 échappent	 totalement,	 eux	 qui	 ont	 accepté	 la	 servitude
volontaire	 des	 logiques	 supra	 étatiques.	 Les	 «	 cygnes	 noirs	 »,	 événements
imprévus,	 attaques	 terroristes	 et	 reconfigurations	 politiques,	 sont	 amenés	 à
multiplier	leurs	apparitions	dans	un	ciel	international	où	déjà	semblent	régner	de
curieux	embouteillages,	comme	au-dessus	de	la	Syrie	et	de	l'Irak	où	les	chasses
de	près	d'une	dizaine	de	nations	se	partagent	avec	des	sueurs	froides	les	créneaux
aériens.	 Dans	 ce	 contexte,	 il	 était	 vain	 d'implorer	 l'Amérique	 d'intervenir	 en
septembre	 2013,	 suite	 à	 l'emploi	 présumé	 d'armes	 chimiques	 par	 les	 forces
régulières	syriennes,	comme	beaucoup	(surtout	à	Paris)	l'espéraient.	La	guerre	de
Syrie	 a	 révélé	 la	 fin	 d'un	 cycle	 :	 celui	 des	 «	 politiques	 chimériques	 »	 (selon
l'expression	d'Hubert	Vedrine),	du	droit	de	l'hommisme	et	de	 l'irréalpolitik.	Pis
encore,	 ces	 politiques,	 encore	 récemment	 menées	 en	 Libye	 ont	 abouti	 à	 un
résultat	catastrophique,	bien	pire	que	la	situation	précédente.	Le	Mali	est	devenu
un	bourbier	où	les	Forces	françaises	essuient	des	pertes	inquiétantes,	aux	prises
avec	 des	 groupes	 en	 possession	 d'armes	 en	 quantité	 sorties	 des	 arsenaux	 de
Kadhafi	 ou,	 ce	 qui	 est	 plus	 grave,	 fournies	 gracieusement	 par	 certains	 de	 nos
alliés	du	Golfe	comme	le	Qatar{12}.
L'ordre	 international	 aurait	 besoin	 de	 démocratisation,	 il	 est	 nécessaire	 de

mener	des	politiques	qui	 fassent	 avant	 tout	 progresser	 les	 droits	 humains	nous
dit-on.	 En	 Syrie,	 les	 inquiétudes	 de	 Washington	 comme	 de	 Paris	 quant	 à



l'intervention	 russe	ne	semblent	ne	porter	que	sur	 le	 fait	que	Moscou	 réussisse
probablement	à	sauver	la	peau	de	Bachar	el-Assad.	Le	discours	sur	les	droits	de
l'homme	reste	d'actualité,	et	résonne	comme	un	aveu	de	faiblesse.	Quel	désaveu
de	voir	que	toutes	les	guerres	menées	depuis	dix	ans	dans	ce	but	ont	abouti	à	des
violations	massives	des	droits	de	l'homme,	à	des	centaines	de	milliers	de	morts,
au	développement	de	foyers	de	terrorisme	puissants	et	territorialisés.	Le	monde	a
d'abord	et	avant	tout	besoin	de	stabilité,	le	Moyen-Orient	en	particulier.	Ce	que
recherchent	les	populations	qui	fuient	c'est	avant	tout	la	sécurité,	l'ordre.	On	peut
accuser	les	accords	«	Sykes	Picot{13}	»	d'avoir	dépecé	la	région	de	façon	arbitraire.
Mais,	 outre	 que	 la	 complainte	 habituelle	 sur	 les	 frontières	 «	 artificielles	 »	 n'a
aucun	sens	–	que	l'on	cite	des	frontières	qui	ne	le	soient	pas,	mise	à	part	celles	de
certaines	îles,	cet	ordre	peut	être	injuste	de	Sykes-Picot	avait	le	mérite	d'être	un
ordre,	 reflet	d'un	système	 international	qui	assurait	une	stabilité	à	 la	 région	sur
les	 décombres	 de	 l'Empire	 Ottoman.	 Or	 un	 nouvel	 accord	 sur	 de	 nouvelles
frontières	internationales	ne	serait	plus	possible	de	nos	jours.	Qui	garantirait	cet
ordre	 régional	 nouveau	 et	 ses	 frontières	 ?	 Qui	 le	 peut	 et	 surtout	 qui	 le	 veut
encore	?	Les	États-Unis	ne	tenteront	plus	aucune	aventure	de	maintien	de	l'ordre
dans	la	région,	cela	fait	partie	des	certitudes.	La	Russie	?	Certainement	pas	non
plus	 :	 elle	 se	bornera	à	assurer	 ses	 intérêts.	C'est	dans	cette	configuration	qu'il
faut	 envisager	 la	 question	 kurde,	 en	 Irak	 et	 en	 Syrie.	 Les	 Kurdes	 ne	 seront
soutenus	 par	 aucune	 grande	 puissance	 s'ils	 tentent	 d'accélérer	 le	 processus
légitime	 qui	 verrait	 enfin	 reconnu	 le	 droit	 d'un	 peuple	 de	 près	 de	 30	millions
d'individus	à	se	doter	d'un	État.	À	coup	sûr	ce	serait	déchaîner	des	forces	locales
–	le	puissant	appareil	militaire	turc	–	sans	pouvoir	en	contrôler	les	conséquences.
D'ailleurs,	le	rapprochement	russo-turc	de	l'été	2016	s'est	réalisé	essentiellement
sur	 le	 dos	 des	 Kurdes	 qui	 ont	 fait	 l'amère	 expérience	 de	 l'échec	 d'un	 jeu
consistant	à	avoir	fait	confiance	à	trop	d'acteurs	à	la	fois...

Nous	ne	sommes	pas	en	guerre

Le	 chaos	 qui	 règne	 au	Moyen-Orient	 tient	 à	 la	 décomposition	 de	 la	 forme
classique	qu'avaient	prise	les	relations	internationales	depuis	deux	siècles	:	celles
d'États	 censés	 être	 rationnels	 et	 que	 le	 droit	 international	 encadrait	 dans	 la
mesure	du	possible.	Or	le	paradigme	a	changé,	si	bien	que	l'on	constate	que	c'est
l'affaissement	de	 la	 forme	étatique	qui	 est	 à	 l'origine	de	 la	plupart	 des	 conflits
que	connaît	le	monde	contemporain.	Les	attentats	de	Paris	en	2015,	de	Bruxelles
en	 2016	 ont	 légitimement	 ému	 les	 Européens	 :	 des	 capitales	 européennes



frappées	en	leur	cœur,	qui	plus	est	avec	un	modus	operandi	–	l'attentat	suicide	–
inédit	 sur	 le	 Vieux	 continent,	 devraient	 entraîner	 aussi	 une	 réflexion	 qui
n'appartienne	pas	seulement	au	registre	des	larmes	ou	de	la	posture	martiale	dont
se	délectent	les	hommes	politiques,	en	particulier	en	France.	Comme	le	souligne
Marcel	Gauchet	«	la	petite	guerre	est	le	moyen	pour	nos	responsables	de	renouer
un	 instant	 avec	 la	 grande	 politique	 dont	 ils	 se	 tiennent	 assez	 éloignés
habituellement{14}	 ».	 Qu'il	 s'agisse	 de	 la	 Bosnie,	 de	 l'Irak	 de	 la	 Libye	 ou	 de	 la
Syrie,	 c'est	 l'affaiblissement	 voulu	 ou	 entretenu	 des	 cadres	 étatiques,
déliquescents	ou	déjà	 faillis,	qui	à	chaque	 fois	a	permis	que	 se	constituent	des
sanctuaires	pour	le	djihadisme.	Tout	se	passe	comme	si	nous	n'avions	rien	appris
de	 l'histoire	 et	 que	 les	Occidentaux	 se	 condamnaient	 à	 chaque	 fois	 à	 subir	 les
conséquences	 de	 leurs	 politiques	 étrangères	 hasardeuses.	 La	 mondialisation	 a
marginalisé	le	rôle	des	États	;	elle	a	poussé	à	son	paroxysme	toutes	les	logiques
transversales,	 supra	 étatiques	 ou	 infra-étatiques,	 qu'elles	 soient	 légales	 (le
commerce)	 ou	 illégales	 (la	 criminalité).	 À	 l'échelle	 locale,	 celle	 des	 quartiers
devenus	emblématiques	comme	Molenbeek	ou	des	villes	comme	Trappes,	c'est
également	le	retrait	de	l'État	qui	est	à	l'origine	de	la	constitution	de	ces	foyers	de
non-droits	qui	se	font	les	relais	du	djihadisme.	Et	ce	n'est	pas	parce	qu'il	n'a	pas
déversé	des	milliards	dans	ces	zones	que	l'État	a	échoué.	C'est	en	abandonnant	à
la	gestion	 clientéliste	 et	 communautariste	 des	 élus	 l'illusion	de	 la	 paix	 sociale,
une	 tranquillité	 obtenue	 en	 réalité	 en	 dehors	 des	 cadres	 régaliens	 essentiels	 de
l'État,	au	premier	rang	desquels	la	police	et	la	justice.
Pourtant	 l'Occident	 continue	 de	 répondre	 à	 la	menace	 par	 des	 interventions

militaires	à	contre	siècle{15}.	L'à-peu-près	stratégique	est	devenu	la	norme	dans	la
définition	 des	 objectifs	 de	 la	 part	 des	 dirigeants	 occidentaux,	 en	 particulier
français.	«	Notre	ennemi,	c'est	le	terrorisme	»,	telle	est	sans	doute	l'expression	la
plus	 tragique	 de	 cette	 absence	 de	 vision	 sur	 le	 dossier	moyen-oriental.	Car	 en
visant	ce	qui	n'est	en	réalité	qu'un	mode	opératoire,	un	instrument,	il	empêche	de
poser	 les	 véritables	 termes	 du	 débat.	 L'État	 islamique	 ou	 Al-Qaïda	 qui	 sont
derrière	 ce	 terrorisme	 sont	 la	 résultante	 d'erreurs	 passées,	 de	 la	 liquidation	 de
l'État	 irakien	en	passant	par	 l'affaiblissement	concerté	et	voulu	de	 l'État	syrien.
Les	 dirigeants	 français	 renouent	 ainsi	 avec	 la	 rhétorique	 obsolète	 d'un	 G.	 W
Bush	au	nom	d'une	famille	occidentale	qui	n'existe	plus.	Force	est	de	constater
que	cela	ne	fait	pas	une	politique	et	ne	permet	aucunement	de	rendre	le	monde
plus	sûr.	Un	véritable	travail	de	réflexion	stratégique	s'impose	mais	dont	semble-
t-il	l'urgence	continue	d'échapper	à	ceux	qui	sont	en	charge	de	la	mise	en	œuvre
d'une	politique	dans	ce	qu'elle	a	de	plus	noble	:	décider,	désigner	clairement	les
menaces	et	pour	cela	mettre	en	œuvre	aussi	une	diplomatie	entendue	comme	un
outil	de	circulation	de	l'information	et	de	prise	en	compte	des	autres,	qu'ils	nous



plaisent	ou	non.	Nous	ne	sommes	pas	«	en	guerre	»	comme	nous	le	ressassent	à
l'envi	les	responsables	politiques	français	à	chaque	attentat	terroriste	:	on	ne	fait
pas	 la	guerre	 à	une	zone	grise	ou	à	une	mafia.	Ou	alors	 si	 on	 la	 fait,	 il	 faut	y
mettre	les	moyens.	Michel	Goya	rappelle	que	«	l'effort	supplémentaire	consenti
fut	de	900	millions	d'euros	pour	la	seule	année	2015,	soit	un	effort	correspondant
à	 0,041	 %	 du	 produit	 intérieur	 brut,	 ce	 qui	 reste	 loin	 de	 la	 mobilisation
générale{16}	 ».	 L'urgence	 est	 aussi	 en	 amont	 par	 l'emploi	 de	 méthodes	 qui
s'apparentent	davantage	à	celle	de	la	police	que	de	l'armée	:	avoir	des	yeux	sur
place,	être	capable	de	se	mettre	dans	la	tête	des	terroristes.	Mais	pour	cela	il	faut
être	présents,	au	plus	près	de	ceux	qui	depuis	le	cockpit	d'un	Rafale	ou	d'un	F16,
mènent	 ce	 combat.	 Si	 le	 terrorisme	 profite	 de	 la	mondialisation,	 diminuant	 du
coup	la	signification	de	la	souveraineté	étatique,	il	n'efface	pas	l'importance	des
territoires,	des	sanctuaires	et	du	soutien	étatique	qu'il	requiert	pour	accomplir	ses
objectifs.	Par	 conséquent,	 le	 terrorisme	n'est	 pas	 entièrement	déterritorialisé.	 Il
ne	 peut	 agir	 sans	 les	 bases	 arrières	 que	 lui	 procurent	 de	 fait	 des	 États	 «
déliquescents	».	Ou	des	États	néopatrimoniaux,	oligarchiques,	où	 le	privé	et	 le
public	 sont	 imbriqués,	 comme	 la	 plupart	 des	États	 du	Golfe	 sur	 lesquels	 nous
nous	alignons	pourtant.

Naufrage	de	la	diplomatie	française

La	France	disposait	d'une	 longue	 tradition	diplomatique	dans	 la	 région,	 faite
de	mesure	 et	 d'équilibre.	 Elle	 s'est	 abaissée	 à	 un	 niveau	médiocre	 par	 la	 faute
d'hommes	 politiques,	 de	 droite	 comme	 de	 gauche,	 que	 la	 complexité	 rebute...
Longtemps	 incontournable	 dans	 la	 région	 dès	 qu'il	 s'agissait	 de	 négocier	 et	 de
rapprocher	 les	points	de	vue,	 elle	 était	 vue	 comme	 la	puissance	qui	permettait
d'éviter	 le	 terrible	 face-à-face	 avec	 les	 Américains,	 tardivement	 arrivés	 au
Moyen-Orient	 et	 peu	 à	même	de	naviguer	 avec	 tact	 dans	un	 environnement	 si
complexe	:	sur	la	question	israélo-palestinienne,	sur	le	Liban	et	plus	récemment
sur	l'Irak	en	2003,	la	France	fit	longtemps	entendre	sa	petite	musique	dissonante
mais	appréciée	de	tous,	tout	en	restant	l'alliée	loyale	de	l'Amérique.	Aujourd'hui,
qui	 est	 capable	 de	 parler	 avec	 tous,	 Saoudiens,	 Turcs,	 Iraniens,	 Syriens	 et
Israéliens	 ?	 C'est	Moscou.	 La	 diplomatie	 c'est	 prendre	 acte	 des	 réalités	 sur	 le
terrain.	Passe	encore	qu'il	puisse	s'être	agi	d'une	erreur	d'appréciation	de	départ.
Dans	l'euphorie	des	Printemps	arabes,	Bachar	el-Assad	était	donné	sur	le	départ
sous	quelques	jours	voire	quelques	semaines.	Peu	importe	qu'un	certain	nombre
d'experts	 de	 la	 région	 aient	 assuré	 qu'il	 n'en	 serait	 rien.	 Que	 Bachar	 el-Assad



disposait	d'un	soutien	populaire	qui	allait	bien	au-delà	de	la	base	communautaire
alaouite.	Que	nous	n'avions	pas	de	plan	B	en	Syrie.	Ils	ne	furent	pas	écoutés.	Peu
importe	même	que	 le	propre	ambassadeur	de	France	à	Damas,	Éric	Chevallier,
ait	averti	du	contraire.	On	lui	intima	l'ordre	de	se	taire	et	de	ne	présenter	qu'une
version	qui	convenait	au	ministre	d'alors.	Mais	le	temps	passa.	Bachar	el-Assad
était	toujours	là.	Il	se	paya	même	le	luxe	d'être	réélu	en	juin	2014.	Quand	l'État
islamique	 fut	 proclamé	 quelques	 jours	 plus	 tard,	 le	 monde	 fut	 stupéfait.	 Et
l'alternative	 –	 la	 seule	 en	 fait	 depuis	 le	 début	 –	 apparut	 alors	 dans	 sa	 cruelle
vérité	 :	 il	 fallait	 choisir	 –	 enfin.	 Prioriser	 notre	 action,	 hiérarchiser	 enfin	 les
acteurs.	Ce	qui	n'empêche	pas	de	se	souvenir	que	les	relations	de	la	France	avec
Damas	ont	 été	 chaotiques	par	 le	passé	 :	 tout	 se	passe	comme	s'il	 ne	pouvait	y
avoir	de	voie	moyenne	dans	les	relations	entre	ces	deux	pays.	En	1981,	la	Syrie
est	 responsable	 de	 l'assassinat	 d'un	 de	 nos	 ambassadeurs,	 Louis	 Delamare	 à
Beyrouth.	Damas	ferme	les	yeux	sur	 les	préparatifs	des	attentats	spectaculaires
qui	détruisirent	notamment	le	QG	des	forces	françaises	l'année	suivante,	faisant
près	 de	60	victimes,	 pour	 la	 plupart	 des	 parachutistes.	Au	Liban	 toujours,	 elle
chasse	le	général	Aoun	du	pouvoir	en	1990	et	établit	un	protectorat	de	fait	sur	le
pays	du	cèdre,	principal	point	d'appui	de	la	diplomatie	française	au	Levant.	Mais
la	France	est	aussi	capable	d'idylles	passionnées	avec	Damas	:	en	2000,	Jacques
Chirac	 est	 le	 seul	 chef	 d'État	 occidental	 à	 se	 rendre	 aux	 obsèques	 d'Hafez	 el-
Assad	à	Damas	et	en	2008,	son	fils	Bachar	sera	reçu	avec	tous	les	honneurs	lors
du	défilé	du	14	juillet,	en	marge	d'un	sommet	sur	la	Méditerranée.	Il	faut	le	dire	:
le	 système	 en	 vigueur	 à	 Damas	 cumule	 le	 double	 héritage	 historique	 du
clientélisme	clanique	et	des	méthodes	soviétiques.	La	brutalité	de	la	répression,
les	 méthodes	 d'infiltration,	 de	 retournement	 des	 adversaires,	 la	 torture	 et	 la
propagande	grossières	 sont	 encore	 là.	Ces	modes	opératoires	 sont	 d'ailleurs	 en
partie	à	l'origine	du	succès	de	la	reprise	des	quartiers	est	d'Alep.	Mais	il	est	tout
aussi	vrai	que	ce	n'est	pas	nouveau	 :	nous	avons	entretenu	de	bonnes	 relations
avec	 Damas	 par	 le	 passé	 en	 toute	 connaissance	 de	 cause.	 D'autre	 part,	 il	 est
incontestable	que	la	génération	politique	qui	entoure	Bachar	el-Assad	depuis	son
accession	 au	 pouvoir	 n'a	 plus	 grand-chose	 à	 voir	 avec	 les	 cadres	 baasistes
d'antan.	De	remarquables	techniciens,	bons	connaisseurs	de	l'Occident	peuplent
les	 ministères.	 Le	 ton	 est	 plus	 volontiers	 à	 la	 critique,	 concernant	 le	 discours
officiel,	 certaines	 méthodes	 sont	 même	 dénoncées	 en	 privé,	 auprès
d'interlocuteurs	étrangers,	ce	qui	était	 inconcevable	encore	 il	y	a	une	décennie.
Ce	 qui	 ne	 change	 pas,	 c'est	 le	 profond	 nationalisme	 de	 ces	 acteurs,	 cet
attachement	 à	 l'idée	 d'une	 nation	 non	 plus	 arabe	 (le	 panarabisme	 est	 mort	 et
enterré	depuis	longtemps,	par	les	bons	soins	des	leaders	arabes	eux-mêmes)	mais
syrienne,	et	au	mode	de	vie	qui	est	son	corollaire	davantage	qu'une	«	laïcité	»	qui



n'a	pas	vraiment	de	sens	en	Syrie.	Qui	nous	menace	?	Est-ce	Bachar	el-Assad	?
Laisser	 se	 constituer	 une	 multitude	 de	 zones	 grises	 à	 cinq	 heures	 d'avion	 de
l'Europe,	était-ce	une	bonne	idée	?	Il	paraissait	évident	que,	comme	au	Sahel,	le
retrait	 total	 de	 toute	 autorité	 étatique	 de	 pans	 de	 territoires	 entiers	 deviendrait
aussitôt	un	havre	pour	le	terrorisme.	Ce	que	nous	avons	fait	–	à	juste	titre	–	et	en
posant	un	diagnostic	clair,	au	Mali	ne	serait	soudain	pas	valable	pour	la	Syrie	?
Face	 à	 ce	 positionnement	 bancal,	 face	 à	 cette	 véritable	 schizophrénie	 de	 la
diplomatie	française,	deux	événements	successifs	sont	pourtant	venus	clarifier	la
situation	et	auraient	dû	nous	aider	enfin	à	trancher.	Le	premier	fut	l'apparition	de
l'État	islamique	et	la	proclamation	d'un	«	Califat	»	en	juin	2014.	Encore	une	fois,
l'événement	était	clairement	prévisible.	Le	groupe	État	 islamique	fut	d'abord	 le
résultat	 direct	 de	 l'aventurisme	 de	 l'Amérique	 de	Bush.	Les	États-Unis	 portent
une	lourde	responsabilité	dans	la	déstabilisation	de	la	région	et	en	particulier	de
l'Irak	par	cette	intervention	réalisée	au	mépris	du	droit	international	et	sous	des
prétextes	fallacieux.	En	faisant	cela,	Washington	offrit	à	l'islamisme	politique	le
résultat	dont	rêvaient	les	fondamentalistes	de	la	région	du	temps	du	nationalisme
arabe.	En	particulier,	 la	 funeste	 décision	prise	 sous	 le	 conseil	 de	Paul	Bremer,
qui	 consista	 à	 démanteler	 intégralement	 l'appareil	 politico-militaire	 irakien.
Ainsi,	 en	 détruisant	 l'État	 baasiste,	 certes	 dictatorial	 mais	 qui	 assurait	 une
stabilité	 au	 pays,	 les	 Américains	 ont	 jeté	 une	 partie	 des	 sunnites	 d'Irak	 et	 en
particulier	 ceux	 qui	 avaient	 occupé	 les	 postes	 les	 plus	 élevés	 dans	 l'appareil
sécuritaire	 dans	 les	 bras	 du	 djihadisme	 :	 actuellement,	 une	 partie	 du
commandement	militaire	de	l'État	islamique	est	composé	de	ces	hommes	qui	ont
mis	 immédiatement	 leurs	 compétences	 au	 service	 de	 ce	 projet	 millénariste	 et
terroriste{17}.	 Or	 quelle	 fut	 la	 position	 de	 la	 France	 au	 sein	 de	 la	 coalition
internationale	constituée	dès	la	fin	de	l'été	2014	?	Paris,	suivant	en	cela	ses	alliés
du	 Golfe,	 annonça	 que	 ses	 frappes	 aériennes	 ne	 se	 cantonneraient	 qu'à	 l'Irak,
afin,	 de	 «	 ne	 pas	 favoriser	Bachar	 el-Assad	 ».	Obscène	 découplage	 qui	 faisait
semblant	 d'ignorer	 que	 le	 quartier	 général	 de	 l'État	 islamique,	 sa	 capitale
autoproclamée,	se	trouvait	à	Raqqa...	en	Syrie.	Cette	première	occasion	manquée
ne	fut	rattrapée	que	tardivement	et	de	façon	insignifiante	qu'en	septembre	2015,
date	à	laquelle	François	Hollande	ordonna	quelques	frappes	symboliques	dans	le
désert	syrien.
L'autre	 occasion	 fut	 donnée	 en	 septembre	 2015	 par	 l'entrée	 directe	 de	 la

Russie	dans	le	conflit	aux	côtés	de	Bachar	el-Assad.	Le	signal	fut	très	clair.	La
Russie	 ne	 laissera	 pas	 s'effondrer	 l'État	 syrien	 et,	 s'étant	 porté	 à	 son	 secours,
Moscou	devient	le	maître	du	jeu	politico-militaire	dans	la	région.	La	médiation
russe,	 la	 nécessité	 d'inclure	 le	 Kremlin	 dans	 la	 résolution	 du	 conflit	 étaient
incontournables	dès	2011.	Et	pourtant,	Alain	Juppé,	alors	ministre	des	Affaires



étrangères,	avait	parlé	du	soutien	russe	à	Bachar	el-Assad	comme	d'une	«	faute
morale	».	Les	États-Unis,	qui	refusèrent	de	l'admettre	jusqu'en	septembre	2013,
conclurent	 pourtant	 un	 pacte	 avec	 Moscou	 qui	 aboutit	 au	 démantèlement	 de
l'arsenal	 chimique	 syrien.	 La	 France	 persista	 jusqu'au	 bout	 et	 continue	 de
s'offusquer	 que	 les	 frappes	 russes	 visent	 d'autres	 cibles	 que	 l'État	 islamique,
c'est-à-dire	 en	grande	partie	des	groupes	 liés	 à	Al-Qaïda.	Ce	hiatus	devient	de
plus	ne	plus	 intenable	avec	 le	 temps	mais	 le	Quai	d'Orsay,	à	 l'unisson	avec	 les
monarchies	du	Golfe,	 continue	cette	 litanie	qui	 fait	peu	de	cas	de	 la	 réalité	du
terrain.	D'ailleurs,	le	silence	gêné	du	Quai	d'Orsay	lors	de	la	reprise	de	Palmyre
en	mars	2016	en	dit	 long	sur	 l'impasse	stratégique	dans	 laquelle	 se	 retrouve	 la
France.	À	part	 envoyer	 en	 service	 commandé	quelques	 experts	 pour	 expliquer
qu'Assad	avait	 livré	volontairement	Palmyre	en	mai	2015	à	 l'État	 islamique,	 la
diplomatie	 française	 n'a	 rien	 compris	 à	 ce	 qui	 se	 jouait.	 Car	 demain,	 lorsque
Raqqa	tombera	avec	l'aide	des	Russes,	de	l'armée	syrienne	et	des	Kurdes	syriens,
aidés	 par	 le	 Pentagone,	 Paris	 sera	 définitivement	 hors-jeu	 sur	 la	 question
syrienne	et	plus	généralement	au	Moyen-Orient.	Actuellement,	cette	absence	de
choix	contribue	à	l'isolement	croissant	de	Paris	et	risque	même	de	compromettre
ses	chances	de	participer	au	règlement	du	conflit.	Il	est	probable	que	les	États-
Unis	 reprendront	 contact	 avec	 le	 gouvernement	 syrien	 avant	 la	 France	 :	 ils	 se
sont	réservé	cette	possibilité	en	chargeant	l'ambassade	tchèque,	seule	ambassade
d'un	 pays	 de	 l'Union	 Européenne	 encore	 ouverte	 à	 Damas,	 de	 représenter	 les
intérêts	 consulaires	 américains	 le	 cas	 échéant.	 Le	 ministre	 des	 Affaires
étrangères	tchèque	déclarait	ainsi	en	janvier	2016	:

En	Europe,	 il	 y	 a	 eu	 une	 prise	 de	 conscience	 du	 fait	 qu'on	 ne	 peut	 pas	 se	 permettre	 de	 répéter	 le
scénario	 irakien.	 Là-bas,	 l'administration	 de	 l'ancien	 régime	 a	 été	 entièrement	 liquidée.	 Ce	 n'est
qu'après	 coup,	 qu'on	 s'est	 rendu	 compte	 qu'il	 était,	 de	 ce	 fait,	 très	 difficile	 d'unifier	 le	 pays	 et	 de
former	un	gouvernement	inclusif	qui	parvienne	à	gérer	l'ensemble	du	pays.	Aujourd'hui,	on	se	rend
compte	que	s'il	existe	en	Syrie	une	administration	prête	à	nous	aider,	alors	elle	doit	être	intégrée	au
processus	 de	 résolution,	 il	 faut	 discuter	 avec	 ces	 gens	 qui	 peuvent	 éventuellement	 nous	 aider	 à
acheminer	 l'aide	 d'urgence	 [...]	D'une	 certaine	 façon,	 on	 voit	 là	 se	 concrétiser	 ce	 que	 nous	 disons
depuis	 le	 début.	 Nous	 avons	 toujours	 affirmé	 que	 nous	 considérons	 impossible	 toute	 solution
politique	 sans	 le	 concours	 de	 l'actuelle	 administration.	 Elle	 doit	 être	 un	 partenaire	 dans	 toutes	 les
discussions.	J'en	ai	d'ailleurs	parlé	avec	Federica	Mogherini	et	elle	m'a	assuré	qu'un	consensus	sur	le
sujet	existe	aujourd'hui,	au	sein	de	l'UE{18}.

La	position	française,	qui	n'a	pas	varié	d'un	pouce	depuis	les	débuts	du	conflit,
est	en	 train	de	porter	ses	 fruits	amers	 :	 la	France	est	définitivement	hors-jeu	et
risque	d'être	la	grande	absente	du	règlement	de	la	crise	et	de	la	reconstruction.
Après	la	reprise	d'Alep,	en	décembre	2016,	quelle	politique	pour	la	France	sur

le	 dossier	 syrien	 ?	Le	Quai	 semble	 décidé	 à	 empêcher	 toute	 initiative	 visant	 à



utiliser	le	«	levier	économique	»	(c'est-à-dire	une	reconstruction	financée	par	les
Européens)	 pour	 stabiliser	 la	 Syrie.	 Cette	 reconstruction	 est	 vue	 comme	 un
moyen	de	chantage	de	Damas	sur	la	communauté	internationale	pour	faire	cesser
émigration	 et	 terrorisme.	 En	 d'autres	 termes,	 Paris	 se	 fixe	 comme	 objectif	 de
freiner	l'UE	dans	ses	velléités	de	reconstruction	et	maintenir	l'embargo	pour	ne
pas	 légitimer	Assad.	 Pour	 offrir	 une	 alternative,	 Paris	 préconise	 des	 «	 actions
concrètes	 de	 développement	 et	 de	 reconstruction	 »	 uniquement	 dans	 les	 zones
rebelles	 en	 s'appuyant	 sur	 «	 des	 acteurs	 fiables	 et	 identifiés	 »	 (sic).	 Bref,	 il
s'agirait	pour	Paris	de	conjurer	la	«	tentation	»	croissante	de	l'UE	de	se	résigner
au	rôle	de	financier	post	conflit.	Ainsi	toute	normalisation	des	relations	avec	le
régime	est	un	danger	pour	les	objectifs	stratégiques	de	la	France	dans	la	région,
une	France	qui	est	plus	que	jamais	décidée	à	se	poser	en	protectrice	des	intérêts
des	 Arabes	 vis-à-vis	 de	 l'Iran	 ainsi	 que	 d'Israël.	 Isolé	 par	 le	 processus	 russo-
irano-turc,	Paris	préconise	de	se	rapprocher	d'Erdogan	pour	l'empêcher	d'être	le
seul	parrain	de	l'opposition,	mais	pour	cela,	il	eut	fallu	s'y	prendre	plus	tôt.	Six
ans	après	les	débuts	du	conflit,	alors	que	la	France	n'a	jamais	réussi	à	identifier
les	rebelles	«	modérés	»	sur	lesquels	s'appuyer,	que	les	structures	civiles	qu'elle	a
financées	ont	été	incapables	d'administrer	les	territoires	prétendument	libérés,	le
Quai	d'Orsay	réfléchit	encore	à	«	apporter	un	soutien	aux	zones	qui	échappent	au
contrôle	de	Damas,	notamment	au	Nord,	au	Sud	et	un	jour	(sic)	à	l'Est	(Rakka)	».
Paris	 proteste	 de	 sa	 volonté	 de	maintenir	 l'unité	 du	 territoire	 syrien	 et	 dans	 le
même	 temps	 craint	 qu'un	 accord	 politique	 national	 rétablisse	 en	 principe
l'autorité	du	régime	sur	l'ensemble	du	territoire.	Retour	à	la	case	départ	de	2011.
Plutôt	que	d'envisager,	comme	le	fait	Federica	Mogherini,	de	réactiver	le	soutien
financier	 européen	 à	 Damas,	 la	 diplomatie	 française	 en	 est	 à	 préconiser
d'approfondir	(nous	sommes	en	2017	!)	sa	réflexion	sur	les	moyens	de	convertir
une	 éventuelle	 réduction	 de	 l'intensité	 des	 combats	 en	 soutien	 concret	 d'un
rétablissement	 d'une	 forme	 d'administration	 civile	 acceptable,	 condition	 d'une
relance	de	l'aide	étrangère.
Car	Bachar	el-Assad	est	 toujours	 là.	Toutes	 les	enquêtes	de	 terrain	montrent

qu'à	défaut	d'un	enthousiasme	délirant	pour	 sa	personne,	 le	peuple	 syrien	 reste
dans	son	écrasante	majorité	attachée	à	l'ordre	que	garantit	l'État	syrien.	Le	chaos
irakien	voisin,	la	catastrophe	libyenne	agissent	comme	des	repoussoirs	pour	ces
populations	qui	n'aspirent	qu'à	la	paix.	Il	faudra	bien	choisir	son	camp.	Choisir	le
camp	 de	 la	 stabilité	 et	 de	 l'ordre	 certes	 imparfait	 qu'assure	 encore	 un	État	 qui
s'est	maintenu	et	une	armée	qui	 résiste	 encore	malgré	des	pertes	gigantesques.
Cet	 ordre,	 qu'on	 le	 veuille	 ou	 non,	 c'est	 Bachar	 el-Assad	 qui	 l'incarne.	 C'est
ignorer	 complètement	 le	 contexte	 moyen-oriental	 que	 de	 penser	 faire	 de	 sa
personne	un	préalable	à	tout	règlement	de	la	crise.	En	politique,	c'est	le	rapport



de	 force	 qui	 compte	 et	 c'est	 précisément	 parce	 qu'Assad	 est	 un	 acteur	 de	 ce
rapport	de	force	que	sa	légitimité	est	réelle,	certes	parmi	ses	partisans	mais	aussi
auprès	de	ses	ennemis.	Céder	au	moralisme	et	prétendre,	de	l'extérieur	imposer
son	 départ,	 est	 une	 illusion	 qui	 augure	 mal	 de	 la	 position	 française	 dans	 les
négociations	à	venir.	La	diabolisation	du	président	syrien,	 la	criminalisation	de
sa	 fonction	 n'ont	 aucune	 chance	 d'aboutir.	 Le	 monde	 a	 changé	 :	 les	 vieilles
ficelles	de	l'ingérence	au	nom	du	droit	et	de	la	morale,	dans	la	mesure	où	elles
ont	été	utilisées	parfois	comme	d'hypocrites	paravents	d'intérêts	mercantiles	ou
géopolitiques,	 ne	 font	 plus	 recette{19}.	 L'activisme	 droit	 de	 l'hommiste	 a
déconsidéré	 l'Occident	parmi	nombre	des	nouveaux	partenaires	qui	ont	émergé
sur	la	scène	internationale	depuis	les	années	2000.	C'est	également	une	illusion
de	croire	que	la	puissance	américaine	suivra	la	France	sur	ce	terrain	:	les	États-
Unis	n'ont	 jamais	 ratifié	 la	Cour	pénale	 internationale	 et	 ne	 sont	 pas	près	d'en
prendre	le	chemin...



2.
«	Survivre,	c'est	vaincre	»	:

l'État	syrien	à	l'épreuve	de	la	guerre

Dictature	et	terrorisme

Le	 terrorisme	 prospère	 sur	 les	 lambeaux	 des	 sociétés	 décomposées.	 Les
contrats	sociaux	préexistants,	si	imparfaits	fussent-ils,	qu'on	pense	à	la	Libye	de
Kadhafi	ou	à	l'Irak	de	Saddam	Hussein	ou	à	la	Syrie	d'Hafez	el-Assad,	furent	les
garde-fous	–	certes	ambivalents	–	de	ce	déchaînement	anarchique	de	violence	et
d'arbitraire	 qui	 caractérisent	 les	 États	 faillis	 ou	 en	 déliquescence	 :	 nul
étonnement	 de	 voir	 comment	 au	 Sahel,	 en	 Somalie	 ou	 en	 Syrie,	 cohabitent	 et
s'entretiennent	 des	 phénomènes	 à	 proprement	 parler	 mafieux	 et	 des	 logiques
eschatologiques	et	politiques	portées	par	le	djihad	globalisé.	Et	l'on	a	beau	jeu	de
prétendre	que	c'est	l'oppression	dictatoriale	ou	les	régimes	militaires	qui	en	sont
la	 cause.	 Comment	 expliquer	 alors	 la	 radicalisation	 des	 milliers	 de	 jeunes
européens	partis	combattre	en	Syrie	ou	commettant	des	attentats	en	Europe	alors
qu'ils	 vivent	 au	 sein	 de	 sociétés	 qui	 restent,	 aux	 dernières	 nouvelles,
démocratiques,	 ayant	 depuis	 longtemps	 conjuré	 le	 spectre	 de	 l'autoritarisme	 et
assurant	la	pleine	liberté	de	circulation,	d'expression	et	de	culte	à	tous	?
Si	 la	 répression	 féroce	 des	 régimes	 militaires	 a	 pu	 renforcer	 encore	 la

détermination	 de	 certains	 militants,	 cela	 n'épuise	 pas	 la	 question	 de	 la
radicalisation	 dont	 les	 sources	 sont	 idéologiques	 et	 géopolitiques.	 Que	 l'on
considère	la	vague	de	terrorisme	anarchiste	qui	toucha	l'Europe	et	en	particulier
la	France	à	la	fin	du	XIXe	siècle	:	la	réponse	particulièrement	brutale	qui	fut	celle



de	 la	 République	 à	 partir	 de	 1893	 et	 les	 fameuses	 «	 lois	 scélérates	 »
débouchèrent	dans	un	premier	 temps	sur	une	 radicalisation	de	 la	«	propagande
par	 le	 fait	 »	 (assassinat	 du	 président	 Sadi	 Carnot	 en	 1894,	 attentats	 au	 Palais
Bourbon),	mais	amenèrent	aussi	très	rapidement	l'éradication	du	phénomène	qui
migrera	en	mutant	profondément	vers	l'action	syndicale	ou	politique	légale.
Avant	 la	crise	majeure	qui	a	 touché	 la	 région	à	partir	de	2011,	 les	pressions

amicales	de	l'Occident	s'étaient	portées	sur	le	sort	fait	aux	prisonniers	politiques
dans	 des	 pays	 comme	 l'Égypte,	 la	 Syrie	 ou	 l'Irak.	 En	 2010,	 Amnesty
International	 avait	 même	 publiquement	 interpellé	 le	 gouvernement	 belge	 pour
obtenir	 la	 libération	 d'Oussama	Atar,	 ressortissant	 belgo-marocain	 emprisonné
en	Irak,	lors	d'un	de	ses	séjours	qui	n'avait	rien	de	touristique.	Or	ce	dernier	vient
d'être	identifié	comme	l'un	des	cerveaux	des	attentats	de	Bruxelles...	Les	gestes
de	 bonne	 volonté	 attendus,	 encouragés	 par	 des	 chancelleries	 elles-mêmes
aiguillonnées	 par	 des	 ONG	 qui	 leur	 servent	 de	 conscience	 morale,	 se	 sont
traduits	par	l'élargissement	de	centaines	d'opposants	qui,	parce	qu'ils	étaient	dans
leur	 grande	majorité	 des	 islamistes,	 ont	 permis	 de	 remettre	 dans	 le	 circuit	 les
pires	 activistes	 qui	 opèrent	 désormais.	 Et	 l'arrivée	 au	 pouvoir	 du	Maréchal	 al-
Sissi	en	Égypte	a	depuis	été	accueillie	avec	un	lâche	soulagement	par	les	mêmes
qui	avaient	célébré	le	moment	«	Tahrir	»	et	le	Printemps	égyptien,	oubliant	vite
que	 dès	 février	 2011,	 Youssef	 al-Qaradawi,	 prédicateur	 salafiste	 vedette	 d'Al
Jazeera,	 avait	 dirigé	 la	 prière	 sur	 cette	même	 place,	 au	 lendemain	 de	 la	 chute
d'Hosni	 Moubarak.	 Le	 messianisme	 occidental	 faisant	 la	 courte	 échelle	 aux
fondamentalistes,	 sous	 l'aimable	 visage	 d'un	Kenneth	Roth	 ou	 d'une	Samantha
Power,	 pour	 le	 plus	 grand	 malheur	 des	 populations	 locales,	 c'est	 à	 ce	 genre
d'impasse	 que	 sont	 parvenus	 les	 derniers	 tenants	 de	 la	 «	 communauté
internationale	».	Dans	ce	petit	monde	de	l'entre-soi,	la	force	est	abhorrée	quand
elle	 émane	 de	 régimes	 qui	 déplaisent	 mais	 est	 requise	 à	 grandes	 intonations
martiales	quand	il	s'agit	de	les	renverser.	Là	réside	le	paradigme	néoconservateur
qui	a	fait	tant	d'émules	en	Europe	:	un	savant	mélange	de	brutalité	guerrière	et	de
postures	humanitaires,	de	relativisme	et	d'essentialisme	tout	à	la	fois.

État	de	barbarie	ou	barbarie	sans	État

À	l'«	État	de	barbarie	»	selon	la	formule	de	Michel	Seurat,	qui	date,	il	faut	le
rappeler,	de	la	guerre	froide,	se	substitue	à	présent	une	barbarie	sans	État,	issue
de	sociétés	décomposées,	usant	aveuglément	du	terrorisme.	Cet	ordre	injuste	et
oppressif	 au	pouvoir	de	nuisance	protéiforme,	 renvoie	à	un	état	de	nature	plus



proche	de	Sa	majesté	des	Mouches	et	de	Hobbes	que	de	l'harmonie	promise	par
les	 tenants	du	 libre-marché	et	du	village	planétaire.	Les	 alertes	 furent	pourtant
nombreuses	 et	 les	 logiques	 bien	 connues	 :	 concernant	 le	 Tchad	 encore	 tout
récemment,	 un	 document	 du	 SGDS,	 organe	 de	 prospective	 dépendant	 de
Matignon	 et	 diffusé	 par	Mediapart	 insistait	 sur	 la	 nécessité	 de	 conserver	 au
pouvoir	Idriss	Déby,	«	qui	incarne	et	fédère	un	pays	depuis	25	ans	»,	au	nom	de
la	stabilité	d'un	pays	pivot	pour	la	sécurité	du	Sahel	 tout	entier.	Y	étaient	aussi
mentionnés	 en	 creux	 les	 progrès	 spectaculaires	 d'une	 arabisation	 vectrice	 du
wahhabisme,	stimulée	par	 l'action	puissante	d'ONG	de	 la	péninsule	arabique	et
les	menaces	 qu'elle	 faisait	 peser	 sur	 l'influence	 de	 la	 France	 et	 la	 stabilité	 du
pays{20}.
Ce	qui	a	évité	à	 la	Syrie	de	devenir	un	chaos	général	c'est	précisément	cette

structure	étatique	dont	il	faut	admettre	qu'elle	a	préservé,	par	sa	résilience	qui	en
a	 étonné	 plus	 d'un,	 la	 majorité	 de	 sa	 population	 et	 une	 partie	 de	 la	 région,
notamment	 le	 Liban,	 des	 métastases	 de	 l'anarchie	 généralisée,	 au	 prix	 certes
d'une	violence	brutale.	Porté	à	bout	de	bras	par	l'Iran,	la	Russie	et	les	ressources
de	ses	propres	structures,	il	a	évité	à	l'Occident	le	spectre	d'une	seconde	Libye	à
ses	portes.
Cette	question	de	l'État	est	d'autant	plus	importante	dans	le	cas	syrien	que	la

notion	de	«	régime	syrien	»	est	souvent	substituée	à	celle	d'«	État	syrien	»	dans
les	discours	occidentaux.	Les	hommes	politiques	et	 les	journalistes	qui	ont	pris
l'habitude	 d'utiliser	 ce	 terme	 ont-ils	 conscience	 de	 participer	 de	 fait	 à	 une
entreprise	 de	 délégitimation	 qui	 passe	 aussi	 souvent	 par	 la	 négation	même	 de
celui	qui	l'incarne,	le	président	syrien	qualifié	de	«	boucher	»	voire	de	«	monstre
»	?	Il	ne	s'agit	pas	de	faire	ici	une	«	défense	et	illustration	»	du	«	régime	syrien	»,
ou	 de	 l'État	 syrien,	 mais	 de	 présenter	 une	 vision	 contrastée	 dans	 un	 contexte
théorique	dominant,	depuis	les	années	1980	où	l'État	est	devenu	en	quelque	sorte
l'ennemi	à	abattre.	En	Syrie,	on	peut	certes	évoquer	une	sorte	d'«	État	zombie	»,
mais	qui	s'est	maintenu	malgré	la	grave	remise	en	cause	de	ses	prérogatives	et	au
premier	 rang	 desquelles	 l'usage	 de	 la	 violence	 armée	 à	 un	 degré	 inégalé.	 Le
territoire	contrôlé	par	 le	gouvernement	 syrien	est	devenu	un	sanctuaire	dans	 la
mesure	où	une	 stratégie	de	 sécurisation	de	 la	«	Syrie	utile	»	 a	 été	patiemment
mise	en	œuvre	 :	une	Syrie	qui	va	du	 sud	de	Damas	à	 la	 côte	méditerranéenne
jusqu'à	 la	 frontière	 turque	 en	 passant	 par	 Damas	 et	 Homs,	 en	 attendant	 la
reconquête	totale	d'Alep.	La	vie	y	semble	presque	normale	et	il	est	étonnant	de
constater	combien	cette	Syrie	semble	en	total	décalage	avec	l'image	que	l'on	peut
en	 avoir	 de	 l'extérieur.	 Ainsi	 en	 est-il	 à	 Tartous,	 Lattaquié,	 Banyas,	 Hama,
Soueida	et	en	particulier	à	Damas,	sorte	de	vitrine	de	la	normalité{21}	et	capitale
d'un	 État	 qui	 tient	 et	 ne	 semble	 pas	 vouloir	 renoncer	 à	 son	 existence.	 Les



responsables	syriens	semblent	avoir	mis	en	pratique	le	principe	de	survie	dans	un
milieu	hostile,	aussi	vrai	que	comme	le	pensait	Raymond	Aron,	«	survivre,	c'est
vaincre{22}	 ».	 Le	 visiteur	 est	 étonné	 de	 voir	 combien	 la	 vie	 des	 Damascènes
semble	normale.	Ainsi,	les	enfants	des	écoles,	reconnaissables	à	leurs	blouses,	se
pressent	 près	 des	 cars	 de	 ramassage.	 Les	 étudiants	 s'égayent	 autour	 de
l'esplanade	 de	 l'Université	 de	 Damas.	 Une	 seule	 chose	 a	 changé	 :	 ce	 sont	 les
plots	de	béton	repeints	aux	couleurs	du	drapeau	syrien	qui	séparent	en	deux	les
grandes	 artères.	 La	 voie	 de	 droite	 est	 réservée	 aux	 véhicules	 officiels	 et	 de
secours.	Les	contrôles	sont	réguliers	le	long	de	ces	axes	et	ne	pénètrent	dans	la
vieille	ville,	proche	du	quartier	rebelle	de	Jobar,	que	les	véhicules	enregistrés.	Il
s'agit	 de	 limiter	 le	 risque	 d'infiltration	 de	 rebelles	 et	 surtout	 celui	 des	 voitures
piégées.	La	guerre	est	larvée,	celle,	ininterrompue,	de	la	ville	contre	sa	ceinture
de	 banlieues	 où	 la	misère	 rurale	 s'est	 déversée	 depuis	 une	 dizaine	 d'années	 du
fait	 des	 sécheresses	 à	 répétition	 et	 des	 effets	 de	 la	 libéralisation	 économique
engagée	 par	 Bachar	 el-Assad.	 Damas	 accueille	 à	 présent	 le	 double	 de	 sa
population	d'avant-guerre	du	fait	des	centaines	de	milliers	de	réfugiés	qui	ont	fui
l'anarchie	 et	 l'effondrement	de	 l'autorité	 dans	 les	 zones	 tenues	par	 les	 rebelles.
Comment	 les	 infrastructures	 sous-dimensionnées	 peuvent-elles	 encore
fonctionner	 ?	C'est	 le	 grand	 exploit	 de	 cette	 économie	 syrienne	 qui,	malgré	 le
coût	 humain	 et	 financier	 prohibitif	 de	 plus	 de	 cinq	 ans	 de	 conflit,	 est	 capable
d'assurer	 encore	 l'approvisionnement	 permanent	 de	 sa	 capitale	 en	 denrées
alimentaires	 ou	 en	 produits	 pétroliers.	 Adib	 Mayaleh,	 nommé	 ministre	 de
l'Économie	en	juillet	2016	après	avoir	gouverné	la	Banque	centrale	pendant	dix
années,	 affirme	 que	 la	 Syrie	 commerce	 encore	 avec	 près	 de	 quatre-vingt-sept
pays	du	monde{23}.	Les	vendeurs	ambulants	pullulent,	chose	inédite	à	Damas,	les
marchés	 improvisés	 s'étalent	 au	 grand	 jour,	 sans	 doute	 parce	 que	 les	 autorités
ferment	les	yeux	sur	ce	phénomène	et	ont	d'autres	priorités.	Les	restaurants	sont
ouverts	 et	 les	 magasins	 affichent	 leurs	 produits	 comme	 en	 temps	 de	 paix,
l'inflation	en	sus.	Le	réseau	téléphonique	et	 l'internet	sont	également	en	état	de
marche	malgré	des	baisses	soudaines	de	débit.	Malgré	tout,	le	secteur	touristique
est	 totalement	 sinistré	 ?	 :	 dans	 le	 vieux	 Damas,	 les	 vendeurs	 d'antiquités,	 de
kilims	 et	 de	marqueterie	 ont	 fermé	 leurs	 rideaux	 et	 vivent	 on	 ne	 sait	 trop	 sur
quelles	 réserves	 accumulées	 au	 cours	 des	 années	 précédentes,	 à	 l'époque	 où
Bachar	el-Assad	avait	décrété	que	le	tourisme	avait	vocation	à	devenir	le	moteur
de	l'économie	du	pays.	Il	est	vrai	que	l'année	2010	avait	atteint	des	records...	Un
point	noir	à	ce	tableau	?	:	l'approvisionnement	électrique	et	hydraulique	dont	les
réseaux	 ont	 été	 fortement	 sollicités	 par	 le	 gonflement	 démographique	 de	 la
capitale.	Les	coupures	sont	fréquentes,	qu'il	s'agisse	du	courant	comme	de	l'eau.
Alors	 c'est	 le	 système	 de	 la	 débrouille	 auquel	 étaient	 déjà	 habitués	 les



Damascènes	durant	les	mois	d'été	:	les	récipients	de	toutes	sortes	sont	sollicités
et	 les	 générateurs	 prennent	 le	 relais	 lors	 des	 coupures	 intempestives.	 La	 livre
syrienne	a	connu	une	très	forte	inflation	:	le	dollar	valait	50	livres	avant	la	crise,
il	en	vaut	à	présent	près	de	500.	Mais	l'État	continue	de	subventionner	le	prix	du
pain.	L'approvisionnement	en	produits	pétroliers	n'a	pas	cessé	mais	l'inflation	est
énorme	 :	 le	 grand	paradoxe	 est	 que	 les	 produits	 continuent	 de	 circuler	 dans	 le
pays,	certes	de	façon	plus	onéreuse	du	fait	des	commissions	mais	parce	que	tout
est	sujet	à	compromis	quand	il	s'agit	des	besoins	de	base.
Démographiquement,	si	la	majorité	des	rebelles	syriens	sont	bien	des	sunnites

persuadés	 d'avoir	 été	 marginalisés	 par	 l'État	 «	 nusayri{24}	 »,	 la	 majorité	 des
habitants	vivants	dans	les	zones	loyalistes	sont	aussi	des	sunnites.	Dans	le	souq
Hamidyieh,	 les	 commerçants	 (pour	 la	 plupart	 sunnites)	 gardent	 leur	 rideau
ouvert	 et	 ne	 cachent	 pas	 leur	 soutien	 au	 gouvernement,	 en	 exhibant	 çà	 et	 là
drapeaux	syriens	et	portraits	du	président.	La	stratégie	des	responsables	syriens,
dès	les	débuts	de	la	guerre,	a	été	d'assurer	une	continuité	de	l'État	notamment	à
travers	le	paiement	des	fonctionnaires.	Même	dans	les	zones	rebelles,	où	il	n'est
plus	 possible	 d'exercer,	 les	 serviteurs	 de	 l'État	 ont	 continué	 à	 percevoir	 leurs
traitements.	Cette	continuité	concerne	également	les	services	publics.

Crise	et	mutation	du	baasisme

Cette	résilience	de	la	société	syrienne	tient	aussi	à	des	facteurs	qui	ont	précédé
le	 conflit	 et	 qui	 expliquent	 tout	 aussi	 bien	 la	 contestation	 d'une	 partie	 de	 la
population.	 Il	 faut	 pour	 cela	 revenir	 sur	 la	 asabiyya{25}	 alaouite	 et	 l'arrivée	 au
pouvoir	de	Hafez	el-Assad	à	partir	de	1970,	correspondant	à	sa	prise	de	fonction
effective	avec	le	mouvement	dit	de	«	rectification	»,	coup	d'État	de	plus	dans	la
longue	 série	 qui	 a	 jalonné	 l'histoire	 de	 la	 Syrie	 indépendante.	 Hafez	 el-Assad
était	 issu	d'une	communauté	minoritaire,	 la	communauté	alaouite,	communauté
montagnarde	issue	du	djebel	ansaryié	(montagne	alaouite)	sur	la	côte,	où	elle	a
longtemps	vécu	recluse,	persécuté	et	subissant	une	forme	de	quasi-esclavage	de
la	 part	 des	 grandes	 familles	 sunnites	 des	 villes	 littorales.	 C'est	 à	 travers
l'institution	 militaire,	 soutenue	 par	 l'URSS	 dès	 les	 années	 1950,	 que	 la
communauté	finit	par	atteindre	le	sommet	de	l'État.	Il	ne	faudrait	pas	pour	autant
identifier	 la	 asabiyya	 alaouite	 comme	 l'élément	 responsable	 de	 ce	 qui	 s'est
produit	en	2011,	 le	«	clan	Assad	»	accaparant	 tous	 les	postes	et	 justifiant	ainsi
une	«	révolution	».	En	réalité,	cette	asabiyya	avait	été	élargie	au	fil	des	années	à
d'autres	composantes	de	la	société	:	les	minorités	chrétienne	et	druze,	mais	aussi



les	 sunnites.	 Dès	 les	 années	 1980,	 Hafez	 el-Assad	 avait	 entamé	 une	 politique
d'infitah	 (ouverture	 économique)	 permettant	 une	 distanciation	 vis-à-vis	 de	 la
ligne	 socialiste,	 ce	 qui	 arrangeait	 les	 affaires	 d'une	 bourgeoisie	 urbaine
essentiellement	 sunnite.	 Cette	 inclusion	 passait	 donc	 par	 une	 politique
clientéliste	que	Bachar	el-Assad	a	accentuée	dans	les	années	2000.
Avec	 la	 relative	 libéralisation	de	 l'économie	 syrienne,	 à	cette	 époque,	 et	 son

ouverture	à	la	mondialisation	ont	sapé	une	partie	des	fondements	de	l'État	syrien
qui	 s'est	 ainsi	 aliéné	une	partie	de	 sa	clientèle	habituelle.	Au	début	des	années
1970,	il	pouvait	s'appuyer	sur	un	socle	d'adhésion	issu	des	zones	rurales	grâce	à
des	coopératives	agricoles	inspirées	du	modèle	socialiste,	mais	ce	sont	ces	zones
–	largement	sunnites	–	qui	ont	fait	les	frais	de	l'ouverture	à	la	mondialisation	et
du	 désengagement	 de	 l'État.	Cette	 évolution,	 associée	 à	 d'autres	 facteurs	 et	 au
contexte	 d'un	 monde	 arabe	 en	 proie	 à	 des	 soubresauts	 inédits,	 explique	 les
soulèvements	de	2011.	La	résilience	de	 l'État	syrien	s'explique	en	retour	par	 le
soutien	 des	minorités	 et	 de	 la	 bourgeoisie	 urbaine	 qui	 est	 demeuré	 solide	 et	 a
sans	doute	empêché	l'effondrement	brutal	du	système.
Que	reste-t-il	de	cet	État	après	plus	de	cinq	années	de	conflit	?	Peut-on	encore

parler	 d'État	 baasiste	 ?	 La	 question	 peut	 être	 envisagée	 selon	 trois	 niveaux
d'analyse	 :	 un	 niveau	 politique,	 un	 niveau	 militaire	 et	 un	 niveau	 spatial.	 Le
bouleversement	 du	 cadre	 politique	 a	 été	 spectaculaire	 et	 peu	 commenté	 à
l'extérieur	 :	 car	 dans	 le	 contexte	 de	 crise	 extrême	 que	 connaît	 la	 Syrie,	 les
évolutions	 constitutionnelles	 ont	 été	 importantes,	 même	 si	 l'environnement
sécuritaire	empêche	d'en	voir	encore	tous	les	effets.	Tout	d'abord,	le	parti	Baas	a
perdu	 son	 monopole	 sur	 la	 vie	 politique	 syrienne	 et	 le	 multipartisme	 a	 été
officiellement	instauré.	Avant	même	la	nouvelle	constitution	de	février	2012,	un
décret	présidentiel	d'août	2011	prévoyait	ce	changement.	Officiellement,	le	parti
Baas{26}	 n'avait	 déjà	 donc	 plus	 ce	monopole.	 Ce	 décret	 contenait	 également	 un
certain	nombre	de	conditions	exigées	pour	tout	nouveau	parti	qui	se	constituerait
:	 respect	de	la	Déclaration	universelle	des	droits	de	 l'homme,	absence	de	bases
religieuses	ou	 tribales,	 absence	de	 filiation	avec	une	organisation	non-syrienne
ou	un	parti	non-syrien,	absence	de	formation	militaire	ou	paramilitaire	publique
ou	 secrète	 et	 transparence	 concernant	 les	 sources	 de	 financement.	 Dès	 le
printemps	suivant,	mai	2012,	des	élections	législatives	multipartites	eurent	lieu,
durant	 lesquelles	 le	 taux	de	participation	avait	 atteint	 les	52	%.	Deux	 tiers	des
sièges	 furent	 obtenus	 par	 une	 coalition	 de	 partis	 appelée	 «	Union	 nationale	 »,
comprenant	 notamment	 le	 parti	 Baas,	 et	 un	 tiers	 constitué	 de	 députés
indépendants.	 Parmi	 ces	 députés,	 certaines	 figures	 furent	 propulsées	 dans	 le
gouvernement	:	Ali	Haidar,	ministre	d'État	à	la	Réconciliation	nationale,	et	Qadri
Jamil	(communiste	proche	de	Moscou,	 interlocuteur	acceptable	pour	une	partie



de	l'opposition,	finalement	évincé	en	2013).
La	 constitution	de	 1973	 a	 été	 remplacée	 par	 un	nouveau	 texte,	 soumis	 à	 un

référendum	populaire.	Au-delà	du	multipartisme,	un	certain	nombre	d'éléments
importants	 méritent	 d'être	 signalés	 :	 la	 jurisprudence	 islamique	 a	 le	 statut	 de
source	essentielle	de	législation	;	l'idée	de	«	liberté	religieuse	»	est	remplacée	par
celle	de	bien-être	personnel,	de	protection	et	de	respect	des	groupes	religieux...
Bref,	 les	 fondements	 baasistes	 sont	 égratignés	 assez	 largement.	 Les	 élections
d'avril	 2016	 ont	 pourtant	 vu	 à	 nouveau	 le	 Baas	 arriver	 en	 tête	 et	 certains
candidats	 indépendants	que	 l'entourage	de	Bachar	el-Assad	avait	mis	en	avant,
comme	la	députée	de	Damas	Maria	Saadeh,	pourtant	élus	en	2012,	ont	été	battus
en	2016	 à	 la	 surprise	générale.	Nul	doute	que	 la	 transparence	de	 ces	 élections
laisse	 à	 désirer	 et	 qu'elles	 aient	 été	 objectivement	 truquées	 à	 certains	 endroits.
Les	partis	 les	mieux	 structurés,	 comme	 le	Baas	 ou	 le	Parti	Social	Nationaliste
syrien,	 disposant	 d'une	 puissante	milice	 qui	 a	 infiltré	 largement	 le	 parti	Baas,
sont	sortis	vainqueurs.	Il	n'est	pas	sûr	que	Bachar	el-Assad	s'en	réjouisse.	Il	faut
noter	d'ailleurs	que	les	candidats	indépendants	en	ont	appelé	au	président	suite	à
ces	 fraudes	 parfois	 massives	 selon	 les	 bureaux	 de	 vote.	 Bachar	 el-Assad,	 qui
avait	 méticuleusement	 tenté	 de	 faire	 du	 Baas	 une	 coquille	 vide	 et	 de	 couper
l'herbe	sous	le	pied	de	tous	ses	relais	syndicaux	et	populaires,	n'a	visiblement	pas
encore	 réussi	 à	 s'appuyer	 sur	 des	 personnalités	 ou	 des	 structures	 capables	 de
prendre	le	relais.
Du	point	de	vue	militaire,	la	situation	a	connu	des	évolutions	notables,	autour

de	la	question	cruciale	du	monopole	de	la	violence.	Certes,	la	cohabitation	entre
des	 groupes	 paramilitaires	 et	 l'armée	 syrienne	 n'est	 pas	 nouvelle.	Elle	 remonte
aux	années	1970,	mais	la	tendance	s'est	exacerbée	dans	le	cadre	du	conflit	à	tel
point	 que	 le	 «	 monopole	 de	 la	 violence	 légitime	 »	 au	 sens	 wébérien	 semble
échapper	 à	 l'État	 syrien.	 Cette	 dissémination	 de	 la	 force	 militaire	 côté
gouvernemental,	 si	 elle	 est	 nécessaire	 au	maintien	 du	 pouvoir,	 risque	 bien	 de
l'affaiblir	 et	 les	 responsables	 syriens	 en	 sont	 conscients.	 Dès	 la	 fin	 de	 l'année
2012,	 l'État	 a	 voulu	 institutionnaliser	 des	 groupes	 armés	 afin	 de	 s'assurer	 leur
loyauté	et	pour	mieux	les	contrôler	:	les	comités	populaires	devinrent	rapidement
des	unités	de	«	Forces	de	défense	nationale	»	avec	l'aide	d'un	général	de	brigade
comme	coordinateur	national.	La	première	de	ces	unités	fut	formée	à	Homs	à	la
fin	 de	 l'année	 2012.	 Par	 la	 suite,	 c'est	 sur	 ce	 modèle	 que	 furent	 formées	 et
équipées	d'autres	unités	sur	le	modèle	des	Bassidjis	iraniens{27}.	Le	recrutement	se
fait	 au	 sein	 des	 groupes	 paramilitaires	 et	 concerne	 aussi	 les	 femmes.	 Les
miliciens	perçoivent	une	solde	de	15	000	livres	syriennes	(150	dollars	environ),
en	 plus	 de	 ce	 qui	 peut	 être	 obtenu	 par	 des	 pillages	 dans	 les	 zones	 rebelles.
L'engagement	est	plus	simple	et	plus	rémunérateur	que	dans	l'armée	syrienne,	et



ces	 unités	 ont	 considérablement	 crû	 :	 en	 mai	 2013,	 les	 «	 Forces	 de	 défense
nationale	 »	 atteignaient	 les	 60	 000	 hommes.	 En	 mai	 2014,	 le	 nombre	 de
miliciens	 atteignait	 les	 100	 000,	 soutenus	 par	 3	 500	 à	 5	 000	 combattants	 du
Hezbollah	 libanais	 et	 quelques	milliers	 de	 chiites	 afghans	 hazaras	 recrutés	 en
appoint.	 Ainsi,	 l'armée	 syrienne	 se	 bat	 régulièrement	 aussi	 bien	 aux	 côtés	 du
Hezbollah	que	de	ces	«	Forces	de	défense	nationale	».	Si	le	phénomène	n'est	pas
nouveau,	 l'expérience	 sous	 Hafez	 el-Assad	 a	 montré	 ses	 limites,	 comme	 en
témoigne	 l'exil	 du	 son	 propre	 frère	 Rifaat{28}.	 La	 question	 se	 pose	 avec	 plus
d'acuité	s'agissant	de	l'implication	des	officiers	de	la	Force	al-Qods	(unité	d'élite
des	 Gardiens	 de	 la	 révolution	 islamique	 iraniens)	 dans	 la	 formation	 et
l'armement	 des	 comités	 populaires.	 Ce	 rôle	 central	 peut	 faire	 craindre	 une
stratégie	militaire	décidée	par	l'Iran,	ce	qui	pose	un	problème	de	souveraineté.	Il
y	 a	 eu	 vraisemblablement	 des	 tensions	 au	 sein	 de	 l'État	 entre	 partisans	 d'une
ligne	nationaliste	attachés	à	l'unité	territoriale	et	les	partisans	d'une	organisation
iranienne	 dont	 la	 priorité	 est	 la	 circulation	 des	 armes	 vers	 le	 Liban	 sud.	Mais
c'est	la	première	option	qui	semble	l'avoir	emporté	:	l'Iran	a	été	prié	de	réduire	sa
présence	au	sol{29}.	Les	dirigeants	syriens	semblent	plus	à	 l'aise	avec	 les	Russes
sur	 le	 terrain	du	fait	d'une	meilleure	connaissance	du	partenaire	 :	de	nombreux
officiers	 syriens	 parlent	 le	 russe	 et	 la	 dimension	 nationale,	 et	 assez	 peu
religieuse,	de	l'engagement	russe	en	Syrie	entre	davantage	en	résonance	avec	la
culture	militaire	locale.
Quoi	qu'il	en	soit,	le	pouvoir	syrien	sait	jouer	au	mieux	sur	les	deux	registres

de	ses	deux	puissants	alliés,	 russe	et	 iranien.	Comme	il	 l'a	 toujours	fait,	 il	a	su
imposer	ses	vues	en	faisant	de	sa	faiblesse	une	force	à	monnayer,	un	pouvoir	de
nuisance	en	creux	reposant	essentiellement	sur	sa	géographie	dans	la	région.	On
reconnaîtra	à	certains	contempteurs	du	«	 régime	syrien	»	et	du	cynisme	de	ses
dirigeants	 un	 bon	 diagnostic	 :	 ils	 ont	 su	 décrire	 précisément	 cette	 capacité
stratégique	 à	 se	 rendre	 indispensable	 plutôt	 que	 réellement	 offensif	 envers
l'extérieur,	 à	 jouer	 sur	 les	 logiques	 transversales	 qui	 ont	 toujours	 permis	 à	 la
Syrie	 baasiste	 de	 retourner	 les	 menaces	 contre	 ceux	 qui	 les	 brandissaient.
Palestiniens,	Kurdes	et	Druzes	du	Golan	pour	ne	citer	qu'eux,	 font	partie	de	 la
panoplie	des	outils	stratégiques	de	Damas.	La	situation	méridionale	de	la	ville	de
Damas	à	 elle	 seule	 empêche	que	 la	 capitale	 syrienne	puisse	 tomber	 aux	mains
d'extrémistes	qui	menaceraient	alors	Tel	Aviv,	Beyrouth	ou	Amman	:	aucune	des
grandes	puissances	ne	l'accepterait	et	Bachar	el-Assad	et	son	entourage	le	savent.
Mais	plutôt	que	de	condamner	et	de	déplorer	ce	prétendu	cynisme,	reconnaissons
qu'il	s'agit	tout	simplement	de	politique,	certes	celle	d'un	«	monstre	froid	»	mais
auquel	il	est	permis	d'identifier	nombre	d'États	dans	la	région	et	même	au-delà	:
la	recherche	d'une	grande	stratégie	n'est	jamais	affaire	de	transparence	et	de	bons



sentiments.
Quant	 à	 la	 question	 spatiale,	 elle	 est	 clairement	 posée	 par	 les	 risques	 d'une

partition	 de	 la	Syrie.	Du	point	 de	 vue	 gouvernemental,	 des	 annonces	 faites	 en
avril	2015	envisageaient	une	forme	de	fédéralisme	pour	les	Kurdes	syriens,	mais
au	sein	d'un	État	syrien.	Et	ce	n'est	pas	sous	la	pression	des	événements	récents
puisque	dès	mai	2011,	Damas	avait	 fait	 revenir	 le	 leader	kurde	Saleh	Muslim,
chef	du	PYD,	la	branche	politique	du	PKK,	pourtant	en	exil	en	Irak.	De	son	côté,
l'armée	syrienne	s'est	assez	vite	retirée	des	zones	kurdes,	notamment	Qamishli,
au	nord-est	du	pays,	laissant	penser	que	l'État	comptait	sur	eux	pour	se	défendre
contre	les	infiltrations	djihadistes	venues	de	Turquie	et	encouragées	par	Ankara.
Immédiatement	 les	Kurdes	syriens	saisirent	 l'occasion	pour	 relancer	 leur	projet
d'unification	 d'un	 Rojava,	 Kurdistan	 syrien	 qui	 a	 l'avantage	 une	 fois	 constitué
d'être	 une	 zone	 tampon	 le	 long	 de	 la	 frontière	 turque	 de	 Syrie,	 en	 fermant	 le
corridor	d'Azaz	à	Afrin,	principal	couloir	d'approvisionnement	de	Daech.	Si	les
forces	 kurdes	 participent	 à	 la	 reprise	 de	Raqqa,	 elles	 devraient	 encore	 pouvoir
justifier	de	leur	droit	à	l'autonomie.	Mais	Damas	ou	d'autres	puissances	pourront
toujours	 jouer	 sur	 les	 Arabes	 qui	 peuplent	 encore	 cette	 partie	 de	 la	 Syrie	 qui
présente	de	nombreuses	solutions	de	continuité	dans	le	peuplement	kurde.	Et	la
réconciliation	entre	Poutine	et	Erdogan	à	l'été	2016	condamne	à	moyen	terme	ce
Rojava	que	les	Kurdes	pensaient	constituer	:	il	n'est	même	pas	sûr	qu'ils	seront
autorisés	à	déferler	dans	Raqqa	en	cas	d'assaut	final	sur	la	capitale	politique	de
l'État	islamique.	La	reprise	d'Alep	par	l'armée	syrienne	condamne	l'avenir	fédéral
de	 la	 Syrie	 :	 incapables	 de	 se	 doter	 d'une	 capitale	 et	 en	 l'absence	 de	 zone
d'exclusion	 aérienne,	 tant	 réclamée	mais	 impossible	 à	mettre	 en	œuvre	 depuis
l'intervention	 directe	 russe,	 les	 factions	 djihadistes,	 repoussées	 dans	 leur	 fief
d'Idlib	finiront	par	s'entre-déchirer	ou	par	rendre	les	armes.	Évitant	à	Damas	de
devoir	partager	l'espace	et	le	pouvoir.

Le	nombre	et	l'espace

Il	faut	partir	de	cette	donnée	fondamentale	que	le	type	de	système	en	place	à
Damas	est	confronté	depuis	son	origine	à	deux	contradictions	majeures	:	celle	du
nombre	et	celle	de	l'espace.
La	 contestation	 qui	 éclate	 en	 2011,	 dans	 la	 foulée	 des	 bouleversements

intervenus	en	Tunisie,	en	Égypte	et	en	Libye,	voit	les	deux	données	se	retourner
contre	 le	 pouvoir.	 Issu	 d'une	 communauté	 minoritaire,	 les	 Alaouites,	 et
gouvernant	avec	d'autres	groupes	minoritaires,	y	compris	la	bourgeoisie	sunnite,



l'État	baasiste	manque	d'un	socle	suffisant.	Il	lui	est	donc	nécessaire	de	négocier
quand	 c'est	 possible	 et	 de	 frapper	 brutalement	 quand	 il	 le	 faut,	 c'est-à-dire	 la
plupart	 du	 temps.	 Cette	 fragilité	 congénitale	 est	 ancrée	 dans	 l'histoire	 de	 la
stabilisation	de	l'État	syrien	dans	les	années	1960,	après	deux	décennies	de	coups
d'État	et	de	quasi-anarchie.	En	fait	depuis	plusieurs	années,	la	contestation	aurait
pu	venir	de	partout	:	des	anciens	cadres	marginalisés	comme	de	l'embryonnaire
société	civile	éprise	de	réformes	démocratiques.	Elle	est	venue	en	fait	de	la	plus
grosse	 partie	 des	 mécontents,	 les	 populations	 des	 petits	 bourgs	 ruraux	 et	 des
campagnes,	 véritablement	 sacrifiés	 sur	 l'autel	 des	 réformes	 économiques	 et	 ce
paradoxalement	 alors	 que	 le	 Baas	 avait	 fondé	 ses	 succès	 et	 son	 arrivée	 au
pouvoir	 sur	 cette	 ruralité.	 C'est	 la	 Syrie	 périphérique,	 celle	 des	 bourgs	 ruraux
délaissés	 par	 l'État	 et	 sacrifiés	 au	 profit	 des	 métropoles	 qui	 se	 soulève
brutalement.
Cette	 fragilité	 est	 aussi	 géographique	 :	 la	 Syrie	 est	 peut-être	 le	 pays	 du

Moyen-Orient	 qui	 est	 le	 plus	 mal	 configuré	 dans	 ses	 frontières	 issues	 de	 la
période	 mandataire.	 Outre	 les	 contrastes	 entre	 l'étroite	 région	 littorale
méditerranéenne	 et	 la	majorité	 désertique	 (badia)	mais	 riche	 en	 ressources,	 la
situation	de	la	plupart	des	régions	syriennes	est	celle	de	voies	de	passages	et	de
logiques	 spatiales	 continues	 que	 l'État	 tente	 vaille	 que	 vaille	 de	 borner	 et	 de
capter,	 ainsi	 au	 sud	 et	 à	 l'est	 vers	 la	 Jordanie	 et	 l'Irak,	 l'espace	 du	 tribalisme
transfrontalier.	 Même	 logiques	 en	 direction	 de	 la	 Turquie	 :	 la	 confiscation
d'Alexandrette,	 accordée	 la	Turquie	 par	 la	France	 en	1938,	 donne	 à	Ankara	 le
contrôle	 des	 crêtes	 tandis	 qu'en	 allant	 vers	 l'est	 se	 trouvent	 les	 principales
régions	kurdes	de	Syrie.	Quant	au	chaos	irakien,	qui	avait	servi	d'assurance-vie	à
la	Syrie,	il	se	retourne	contre	Damas.	Dès	les	premières	semaines,	Damas	avait
perdu	le	contrôle	de	toutes	ses	frontières,	à	l'exception	de	celles	du	Liban	mais	il
devra	compter	sur	 l'intervention	du	Hezbollah	 libanais	au	printemps	2013	pour
les	sauver	in	extremis.
Bachar	 el-Assad	 que	 l'on	 disait	 condamné	 à	 partir	 vite,	 très	 vite	même,	 est

toujours	en	place	à	Damas.	En	juin	2014,	il	est	réélu	avec	88,7	%	des	voix	lors
de	la	première	élection	multipartite	de	la	Syrie	contemporaine.	Bachar	el-Assad
comme	 la	 Syrie	 sont	 sortis	 transfigurés	 du	 conflit.	 Tout	 se	 passe	 comme	 si	 la
Syrie	utile	encore	contrôlée	par	le	gouvernement	syrien	(30	%	du	territoire,	60	%
de	 la	 population)	 coïncidait	 presque	 avec	 le	 projet	 politique	 des	 années	 2000,
celui	 d'une	 Syrie	 plus	 urbaine,	 littorale,	 ancrée	 dans	 la	mondialisation	 et	 dont
l'activité	économique	est	encore,	au	prix	d'incroyables	acrobaties,	assurée.	Mais
une	 Syrie	 où	 la	 verticale	 du	 pouvoir	 s'est	 considérablement	 affaiblie	 :	 la
dissémination	de	l'outil	militaire,	les	milices	d'autodéfense	et	le	fonctionnement
quasi	 autocentré	 de	 ces	 territoires	 augurent	mal	 de	 la	 perpétuation	 des	 idéaux



unitaires	bassistes.	Quant	à	la	répression	qui	s'est	exercée	sur	les	territoires	ou	les
quartiers	rebelles,	elle	a	en	quelque	sorte	fait	le	tri	entre	ceux	qui	acceptent	cet
ordre	 «	 injuste	 »	 et	 ceux	 qui	 lui	 préfèrent	 le	 désordre	 «	 juste	 ».	 Un	 tri
impitoyable	qui	signifie	pour	certains	qu'ils	ne	reviendront	jamais	chez	eux.
L'avenir	de	cette	entité	n'est	pas	encore	tranché	et	dépendra	aussi	des	parrains

de	 Damas	 :	 les	 Russes	 penchent	 pour	 une	 solution	 fédérale	 tandis	 que	 les
Iraniens	 appuient	 une	 formule	 faisant	 davantage	 de	 place	 au	 parlementarisme.
Quoi	qu'il	en	soit,	toutes	les	formules	mettant	de	côté	la	tradition	centralisatrice
et	le	nationalisme	puissant	de	la	vie	politique	syrienne	s'avéreront	improductives
pour	 assurer	 la	 stabilisation	 de	 la	 Syrie.	 Les	 illusions	 du	Quai	 d'Orsay,	 qui	 en
2017	songe	encore	à	promouvoir	des	«	structures	locales	de	gouvernance	»	et	de
décentralisation	s'apparentent	à	une	impasse,	étant	données	la	culture	politique	et
l'histoire	de	 la	Syrie	 contemporaine.	Le	 sentiment	national	 très	 fort	 et	 la	 place
centrale	 de	 l'État	 restent	 une	 tendance	 historique	 lourde	 qu'il	 sera	 difficile
d'ignorer	dans	les	efforts	de	stabilisation	et	de	reconstruction	du	pays.



3.
Nos	erreurs	face	à	l'État	islamique

Le	 11	 juin	 2014,	 deux	 jours	 après	 le	 début	 de	 sa	 spectaculaire	 offensive	 en
Irak,	l'État	islamique	diffusait	sur	Internet	des	photos	de	djihadistes	aplanissant
au	bulldozer	un	mur	de	sable	entre	la	Syrie	et	l'Irak	et	désignant	nommément	la
fin	du	tracé	colonial	issu	des	accords	Sykes-Picot	de	1916.	Cette	référence	à	un
partage	effectué	il	y	a	près	d'un	siècle	est	à	la	fois	révélatrice	des	ambitions	de
Daech	mais	aussi	de	la	superposition	de	deux	types	de	conceptions	du	territoire
et	 de	 ses	 limites,	 l'une	 historique,	 et	 l'autre	 à	 base	 communautaire	 et
eschatologique.

Le	mythe	«	Sykes	Picot	»

Durant	la	Première	Guerre	mondiale,	parallèlement	à	leurs	négociations	avec
les	Hachémites	à	qui	ils	promettent	la	constitution	d'un	grand	royaume	arabe,	les
Britanniques	 avaient	 entamé	 des	 discussions	 secrètes	 avec	 leur	 allié	 français.
Elles	 aboutirent	 à	 la	 signature,	 en	mai	 1916,	 d'un	 accord	 portant	 les	 noms	 du
conseiller	diplomatique	britannique	Mark	Sykes	et	du	premier	secrétaire	français
de	l'ambassade	à	Londres	François-Georges	Picot.	À	cet	accord	se	rallieront	par
la	 suite	 Russes	 et	 Italiens.	 Paris	 et	 Londres	 s'y	 engagent	 à	 «	 reconnaître	 et	 à
soutenir	un	État	arabe	indépendant	ou	une	confédération	d'États	arabes	[...]	sous
la	 suzeraineté	 d'un	 chef	 arabe	 ».	Mais	 ces	 accords	 furent	 loin	 de	 satisfaire	 les
vœux	du	chérif	Hussein	 :	 il	 faut	dire	qu'il	 fut	conclu	dans	son	dos.	Français	et



Britanniques	 excluaient	 du	 futur	 État	 arabe	 deux	 zones	 dont	 ils	 s'arrogeaient
l'administration	 directe	 :	 le	 littoral	 libanais	 (zone	 Bleue)	 pour	 la	 France	 et	 la
basse	 Mésopotamie	 (zone	 Rouge)	 pour	 la	 Grande-Bretagne.	 Par	 ailleurs,
l'indépendance	du	futur	État	arabe	était	relativisée	par	la	délimitation	en	son	sein
de	 deux	 zones	 d'influences	 sur	 lesquelles	 Français	 et	 Britanniques	 entendaient
conserver	un	droit	de	 regard	 :	 la	Syrie	 intérieure	et	de	 la	province	de	Mossoul
(zone	A)	pour	Paris	et	de	la	Jordanie	et	du	sud	de	l'actuelle	Syrie	(zone	B)	pour
Londres.	 La	 Palestine	 (zone	 Brune)	 devait	 pour	 sa	 part	 devenir	 une	 zone
internationalisée.	Seule	 la	péninsule	arabique	pourrait	donc	devenir	pleinement
indépendante,	 la	 présence	 des	 lieux	 saints	 musulmans	 rendant	 difficilement
envisageable	 une	 quelconque	 ingérence	 européenne.	 En	 réalité,	 les	 accords
Sykes-Picot	 n'ont	 jamais	 été	 appliqués	 à	 la	 lettre.	 Toujours	 est-il	 que	 demeura
l'idée	 d'une	 trahison	 de	 l'Occident	 qui	 laissa	 des	 traces	 durables	 chez	 les
dirigeants	 et	 les	 populations	 arabes.	 En	 effet,	 dès	 l'année	 1917,	 ces	 accords
furent	même	 dénoncés.	Arguant	 des	 changements	 provoqués	 par	 la	 révolution
russe,	les	autorités	britanniques	prirent	leurs	distances	avec	l'accord	Sykes-Picot.
Le	pacte	censé	rester	secret	est	par	ailleurs	rendu	public	et	ouvertement	dénoncé
par	les	nouvelles	autorités	de	Pétrograd	en	1918.	Outre	qu'elle	contraint	Paris	et
Londres	 à	 abandonner	 l'accord	 signé	 en	 1916,	 cette	 divulgation	 a	 un	 effet
dévastateur	pour	l'image	des	Européens	dans	le	monde	arabe.	La	mise	en	place
des	 mandats	 de	 la	 SDN	 en	 1920	 assure	 la	 domination	 franco-britannique	 sur
l'Orient	 arabe.	Dans	 son	 article	 22,	 le	 pacte	 de	 la	 SDN	 adopté	 à	Versailles	 en
avril	1919	prévoyait	que	les	colonies	et	possessions	des	puissances	vaincues	leur
seraient	 retirées.	Mais	n'étant	pas	 jugées	aptes	à	accéder	 immédiatement	à	une
pleine	 indépendance,	ces	régions	sont	placées	provisoirement	sous	 la	 tutelle	de
puissances	mandataires	désignées	par	la	SDN.	La	France	obtient	ainsi	le	contrôle
de	la	Syrie.	La	Grande-Bretagne	se	voit	quant	à	elle	confier	 les	mandats	sur	 la
Palestine	 et	 la	Mésopotamie.	En	1921,	Faysal	 que	 les	Français	 ont	 expulsé	 de
Damas	est	placé	par	les	Britanniques	à	la	tête	de	leur	mandat	irakien	avec	le	titre
de	roi.	Mais	le	partage	ne	s'arrête	pas	là.	Le	25	juillet	1920,	le	général	Gouraud,
haut-commissaire	de	France,	rentre	à	Damas	et	chasse	le	roi	Fayçal.	Un	arrêté	du
31	 août	 forme	 aussitôt	 quatre	 États	 :	 Grand	 Liban,	 Damas,	 Alep	 et	 État	 des
Alaouites	 ;	 le	 24	 octobre	 1922	 est	 créé	 l'État	 du	 Djebel-Druze,	 tandis	 que
l'autonomie	est	reconnue	au	sandjak	d'Alexandrette,	cédé	finalement	à	la	Turquie
en	1939.	Le	1er	janvier	1925,	les	Français	fusionnent	les	États	d'Alep	et	de	Damas
et	maintiennent	l'autonomie	de	l'État	des	Alaouites.	Enfin,	le	5	décembre	1936,
la	fédération	syrienne	est	annulée	et	l'État	des	Alaouites	rejoint	l'État	de	Syrie	en
même	temps	que	l'État	du	Djebel-Druze.
Il	 est	 évident	 que	 ce	 bricolage	 frontalier	 était	 destiné	 à	 empêcher	 que	 se



reconstitue	un	espace	de	continuité	géographique	où	se	déploierait	la	principale
force	révolutionnaire	d'alors	portée	par	 les	 tenants	d'un	royaume	arabe	sunnite.
Et	si	 l'on	y	regarde	bien,	 les	 indépendances	non	seulement	ne	remettent	pas	en
cause	l'ordre	frontalier	colonial	mais	vont	accentuer	encore,	en	Syrie	et	en	Irak
ses	 intentions	 de	 départ	 :	 empêcher	 l'émergence	 d'un	 État	 sunnite	 puissant	 au
cœur	 du	Moyen-Orient.	 Au	 cours	 des	 années	 qui	 suivent,	 la	 minorité	 sunnite
d'Irak	parvient	 à	 se	maintenir	 au	pouvoir	 au	prix	de	 coup	d'États	 incessants	 et
d'une	lutte	sans	merci	contre	les	autres	composantes	de	la	population	au	premier
rang	 desquelles	 les	 chiites	 qui	 furent	 longtemps,	 bien	 que	 majoritaires,	 de
véritables	 citoyens	 de	 seconde	 zone	 en	 butte	 à	 des	 vexations	 durant	 des
décennies{30}.	 En	 Syrie,	 c'est	 finalement	 un	 groupe	 issu	 de	 la	 communauté
alaouite,	appuyé	sur	les	autres	minorités,	qui	s'empare	du	pouvoir	dès	la	fin	des
années	 1960.	Le	 choc	 des	 nationalismes	 syrien	 et	 irakien	 fait	même	 éclater	 le
panarabisme	 porté	 par	 l'idéologie	 baasiste	 et	 condamne	 à	 terme	 toute
réunification	de	la	«	patrie	arabe	».

L'État	islamique,	entre	eschatologie	et	nationalisme

C'est	donc	sur	cette	situation	de	minorité	–	démographique	dans	le	cas	irakien,
politique	dans	 le	cas	 syrien	–	que	capitalise	 l'État	 islamique,	d'autant	que	cette
frustration	a	été	encore	aggravée	en	 Irak	par	 l'intervention	américaine	de	2003
qui	a	abouti	à	donner	 le	pouvoir	aux	chiites.	Comme	le	rappelle	Joby	Warrick,
prix	Pulitzer	en	2016,

les	 responsables	 américains	 n'avaient	 pas	 anticipé	 l'effondrement	 des	 autorités	 civiles	 que
provoquerait	 leur	 intervention.	En	outre,	 la	décision	de	dissoudre	 l'armée	 irakienne	et	d'exclure	 les
membres	du	parti	Baas	des	postes	de	responsabilité	fut	aussi	délibérée	que	mal	avisée{31}.

L'État	 islamique	 sert	 ainsi	 de	 catalyseur	millénariste	 à	 une	 vieille	 aspiration
déçue	et	explique	le	ralliement	des	populations	sunnites	d'Irak,	dans	une	moindre
mesure	 de	 Syrie,	 à	 l'idée	 d'un	 État	 transfrontalier	 qui	 laverait	 l'humiliation
coloniale,	 abolirait	 l'hérésie	 des	 États-nations,	 considérée	 par	 les	 islamistes
comme	 une	 idolâtrie,	 et	 redonnerait	 la	 dignité	 (karama)	 aux	 sunnites.	 La
politique	 de	 nettoyage	 ethnique	 entamée	 avec	 fracas	 dès	 l'été	 2014	 par	 l'État
islamique	 est	 d'ailleurs	 totalement	 cohérente	 avec	 ce	 projet	 :	 Kurdes,	Yézidis,
chrétiens	 et	 chiites	 ne	 peuvent	 avoir	 de	 place	 dans	 cet	 État	 dont	 les	 bases
ethniques	 et	 confessionnelles	 restent	 fondamentalement	 arabes	 et	 sunnites.	 Le
nationalisme	 arabe	 d'anciens	 cadres	 baasistes	 irakiens	 recyclés	 dans	 le



commandement	 militaire	 de	 Daech	 n'y	 est	 pas	 étranger	 certes,	 mais	 il	 faut
également	lui	superposer	la	dimension	eschatologique	que	revêt	la	géographie	de
l'espace	contrôlé	par	Daech.	«	Le	Shâm{32}	est	 le	 lieu	de	l'ultime	rassemblement
ainsi	que	la	terre	de	la	résurrection	»	proclame	un	hadith	attribué	à	Abu	Dhar	Al-
Ghifari,	pour	ne	citer	qu'un	seul	de	la	centaine	de	hadiths	qui	mentionnent	cette
région	 du	 Shâm.	 Sayyed	Qutb	 lui-même,	 le	 théoricien	 des	 Frères	musulmans,
écrivit	dans	Ma'alim	 fi	 tariq	 («	 Jalons	 sur	 la	 route	»).	«	 la	Hijra	 (l'émigration)
n'est	obligatoire	que	dans	le	cas	où	elle	permet	le	regroupement	des	musulmans
au	 sein	 d'un	 espace	 où	 culminera	 la	 vérité	 ».	 Échappant	 à	 toute	 pesanteur
étatique,	 ce	 nouvel	 espace	 en	 formation	 répond	 pleinement	 à	 la	 condamnation
révolutionnaire	de	toute	autorité	politique	non-islamique	dont	Qutb	fut	le	chantre
:	«	L'obéissance	aux	lois	et	aux	jugements	des	hommes	est	une	sorte	d'idolâtrie
et	 celui	 qui	 fait	 cela	 est	 considéré	 comme	hors	de	 l'islam.	»	 Il	 agit	 comme	un
aiguillon	pour	 des	milliers	 de	musulmans	 dispersés,	 hors	 des	 terres	 d'islam	ou
non,	et	dont	l'acculturation,	c'est-à-dire	le	progressif	alignement	du	mode	de	vie
sur	 les	 standards	 du	 consumérisme	 occidental,	 les	 pousse	 vers	 un	 islam
horizontal,	 hors-sol,	 véritablement	 «	 réformiste	 »	 c'est-à-dire	 pur	 (en	 arabe	 le
terme	«	 islamisme	»	 se	 traduit	 par	 islah,	 c'est-à-dire	«	 réforme	»).	Frustration,
nationalisme,	millénarisme	:	un	cocktail	détonant	qui	constitue	pour	les	milliers
de	 djihadistes	 européens	 une	 motivation	 supplémentaire.	 Nous	 sommes	 là	 en
face	d'un	des	avatars	monstrueux	de	 la	mondialisation.	L'État	 islamique	utilise
les	 codes	 de	 la	 mondialisation,	 la	 fluidité	 de	 l'espace,	 les	 réseaux	 sociaux	 et
surtout	 le	 constat	 de	 l'acculturation	 croissante	 des	musulmans	 aux	 valeurs	 des
sociétés	occidentales.	Car	 la	matrice	essentielle	du	djihadisme	est	 le	 salafisme.
Or	 le	 salafisme,	 contrairement	 à	 une	 idée	 reçue,	 n'a	 rien	 de	 rétrograde	dans	 le
schéma	de	pensée	de	ses	promoteurs	:	il	est	au	contraire	une	forme	de	modernité
rationaliste,	 visant	 à	 débarrasser	 l'islam	 des	 strates	 exogènes	 qui	 se	 sont
constituées	 avec	 le	 temps,	 avec	 son	 lot	 de	 superstitions	 et	 d'accommodements
aux	traits	culturels	des	sociétés	dans	lesquels	l'islam	s'est	incarné{33}.	Privés	d'un
islam	 culturel,	 enraciné,	 gavés	 de	 civilisation	 marchande	 et	 consumériste,	 les
jeunes	 musulmans	 croient	 ainsi	 renouer	 avec	 leurs	 racines	 alors	 qu'ils
n'embrassent	en	fait	qu'une	idéologie	globalisante	que	le	wahhabisme	saoudien	a
contribué	à	diffuser	depuis	 trente	ans	à	coups	de	milliards	de	pétrodollars{34}.	 Il
faut	 à	 cet	 égard	 pointer	 les	 véritables	 responsabilités	 de	 l'émergence	 du
radicalisme	 musulman	 dans	 la	 région	 et	 en	 particulier	 sous	 la	 forme	 de	 ses
branches	 certes	 concurrentes	 mais	 parfaitement	 siamoises	 que	 sont	 Al-Qaïda
(dans	sa	version	syrienne	Jabhat	Al-Nosra,	aujourd'hui	Fatah	al-Sham)	et	l'État
islamique.	Certes,	comme	tout	phénomène	global,	les	facteurs	sont	multiples	et
agissent	 parfois	 en	 différé.	Mais	 si	 l'on	 veut	 bien	 considérer	 avec	 sérieux	 les



faits,	on	écartera	d'emblée	la	ridicule	litanie	de	la	diplomatie	française,	soufflée
par	 certains	 conseillers	 exclusifs	 du	 Quai	 d'Orsay,	 qui	 consiste	 à	 répéter	 que
l'État	islamique	serait	la	résultante	du	machiavélisme	des	services	secrets	syriens
qui	l'auraient	créé	afin	de	détourner	le	regard	de	la	communauté	internationale{35}.
En	 réalité,	 deux	 phénomènes	 ont	 été	 déterminants	 :	 l'un	 plus	 ancien,	 rampant,
celui	 de	 l'islamisation	 par	 le	 bas	 des	 sociétés	 moyen-orientales	 ces	 quarante
dernières	années	;	l'autre,	sorte	de	détonateur,	qui	fut	le	choix	délibéré	des	États-
Unis	en	la	personne	de	Paul	Bremer	qui	provoqua	la	déstabilisation	de	la	région
en	détruisant	l'État	irakien.

Vie	et	mort	du	nationalisme	arabe

Dans	le	monde	musulman,	le	concept	d'État-nation	unitaire	et	souverain	entre
en	 collision	 avec	 le	 dogme	 de	 la	 souveraineté	 exclusive	 d'Allah	 et	 de	 la
supériorité	 de	 la	Oumma	 sur	 toute	 autre	 instance	 humaine.	 En	 toute	 logique
l'islam	rejette	l'État-nation	au	profit	de	l'unité	confessionnelle.	Pour	le	théoricien
de	l'islam	politique	égyptien,	Sayyed	Qutb,	il	n'existe	pas	de	«	citoyenneté	autre
que	celle	de	 la	 foi	 islamique,	 selon	 laquelle	 l'Arabe,	 le	Byzantin,	 le	Perse	 sont
égaux	 sous	 la	 bannière	 de	 Dieu	 ».	 L'islam,	 suivant	 une	 logique	 binaire	 ami-
ennemi,	ne	reconnaît	que	l'existence	de	deux	mondes	:	 le	Dar	al	Islam	 (monde
de	l'islam)	et	le	Dar	al	Harb	(monde	de	la	guerre).	Cette	conception	conflictuelle
du	monde	est	le	moteur	de	son	expansion	et	de	son	organisation	unitaire.	Mais	si
l'islam	contient	dès	ses	débuts	une	dimension	expansionniste	et	une	volonté	de
régénérer	la	société	préexistante	(la	théologie	islamique	la	désigne	par	le	terme
de	 Jahilya,	 «	 ignorance	 »),	 la	 plupart	 des	 courants	 dits	 «	 islamistes	 »	 se	 sont
constitués	à	la	charnière	des	XIXe	et	XXe	siècle	dans	le	contexte	de	la	pénétration
des	idées	européennes	dans	le	monde	musulman	et	de	la	situation	coloniale.	En
particulier,	l'abolition	du	Califat	en	1924,	suite	à	l'instauration	de	la	République
en	Turquie,	a	laissé	l'islam	orphelin	d'un	magistère	qui	est	censé	intervenir	pour
l'au-delà,	mais	aussi	pour	le	monde	d'ici-bas	:	islam	din	wa	dunya,	l'islam	est	foi
et	loi.
Le	 premier	 courant	 islamiste	 d'importance	 apparaît	 au	 XVIIIe	 siècle	 avec

Muhammad	bin	Abd	al-Wahhab,	natif	d'Arabie	qui	propose	une	doctrine	à	la	fois
simple	 et	 révolutionnaire	 :	 le	 retour	 à	 l'islam	 originel	 des	 compagnons	 du
Prophète.	La	jonction	de	cette	tendance	religieuse	avec	le	projet	politique	de	la
dynastie	 des	 Saoud	 sera	 à	 l'origine	 de	 l'unification	 d'une	 grande	 partie	 de	 la
péninsule	 Arabique	 autour	 du	 royaume	 d'Arabie	 saoudite.	 Mais	 la	 première



théorisation	 de	 l'islamisme	 est	 due	 à	 un	 instituteur	 égyptien,	 Hassan	 Abd	 al
Rahman	 al-Banna,	 fondateur	 en	 1928	 des	 Frères	 musulmans	 (al	 Ikhwan	 al
Muslimin),	organisation	égyptienne	dédiée	à	la	consolidation	de	l'islam	dans	les
sociétés	musulmanes	et	rejetant	les	régimes	laïcs	comme	impies	(kouffar).
Son	principal	théoricien,	Sayyed	Qutb	mettra	par	écrit	la	doctrine	d'al-Banna

dans	un	livre	intitulé	A	l'ombre	du	Coran	rédigé	à	la	fin	des	années	1950.	Traduit
dans	 de	 nombreuses	 langues	 et	 très	 lu,	 véritable	 manuel	 de	 l'islamisme,	 cet
ouvrage	 développe	 l'idée	 de	 kufr	 jusqu'à	 ses	 conséquences	 extrêmes	 :	 pas	 de
compromis	 politique	 avec	 les	 pouvoirs	 en	 place	 et	 violence	 politique.	 Cette
radicalisation	 s'accompagne	 d'une	 radicalisation	 idéologique.	 En	 effet,	 Qutb
reprend	 le	 concept	 de	 takfir	 («	 assimilation	 aux	 infidèles	 »)	 qui	 permet	 de
déclarer	infidèle	un	gouvernement	qui	ne	fonde	pas	son	action	politique	sur	des
principes	 intégralement	 islamiques,	 et	 ce	 même	 s'il	 se	 déclare	 musulman.	 Il
légitime	par	conséquent	la	guerre	civile	et	l'utilisation	de	tous	les	moyens	pour	le
renverser.	 Les	 émules	 de	 Frères	 musulmans	 furent	 dès	 les	 débuts	 durement
réprimés	(al-Banna	fut	assassiné	en	1949	et	Qutb	pendu	en	1964	par	les	autorités
égyptiennes)	 et	 les	 dirigeants	 syriens,	 irakiens	 et	 tunisiens	notamment	n'auront
de	cesse	que	de	chercher	à	les	éradiquer.
L'autre	 courant	 d'importance	 est	 le	 salafisme	 qui	 se	 caractérise	 donc	 par	 la

nécessité	d'imiter	le	mode	de	vie	et	la	piété	des	premiers	temps	de	l'islam.	Il	peut
néanmoins	prendre	un	aspect	djihadiste,	comme	en	Afghanistan	avec	les	talibans
ou	en	Syrie	où	de	nombreuses	brigades	salafistes	opèrent	comme	Ahrar	al	Sham,
ne	répugnant	pas	à	coopérer	avec	les	djihadistes	du	Front	Al-Nosra,	comme	lors
de	la	prise	de	Raqqa	en	2014.
Le	nationalisme	arabe	est	quant	à	 lui	beaucoup	plus	 récent.	On	peut	 le	 faire

remonter	 à	 l'expédition	 d'Égypte	 qui	 constitua	 l'une	 des	 premières	 rencontres
entre	 la	 pensée	 révolutionnaire	 européenne	 et	 le	 monde	 arabe	 mais	 c'est
véritablement	 sous	 impulsion	 égyptienne	 qu'avait	 vu	 le	 jour,	 en	 1945,	 une
première	 ébauche	 d'organisation	 panarabe	 :	 La	 Ligue	 des	 États	 arabes.	 Elle
réunit	 alors,	 outre	 l'Égypte,	 l'Arabie	 saoudite,	 l'Irak,	 la	 Jordanie,	 le	 Liban,	 la
Syrie	 et	 le	 Yémen	 du	 Nord.	 Simple	 organe	 de	 concertation,	 elle	 est	 loin	 de
répondre	 aux	 attentes	 des	 militants	 panarabes	 partisans	 d'une	 union	 de	 type
fédérale.	La	chute	de	 la	monarchie	hachémite	 irakienne	consacre	 la	victoire	de
l'axe	égypto-syrien	qui	tente	alors	de	mettre	sur	pied	un	embryon	d'État	panarabe
:	la	République	arabe	unie	(RAU).	Créée	en	1958	à	l'initiative	du	charismatique
leader	 égyptien	 Gamal	 Abdel	 Nasser	 et	 avec	 l'aval	 de	 la	 direction	 du	 Baas
syrien,	la	RAU	réunit	en	un	seul	État	l'Égypte	et	la	Syrie,	bientôt	rejointes	par	le
Yémen	du	nord.	L'expérience	prend	cependant	fin	dès	1961	avec	le	retrait	de	la
Syrie	 qui	 s'estime	 lésée	 par	 une	 union	 qui	 s'est	 surtout	 faite	 au	 profit	 d'une



Égypte	 dont	 les	 hommes	 accaparent	 tous	 les	 postes	 clés.	 Le	 Baas	 rencontre
cependant	les	mêmes	difficultés	que	Nasser	à	passer	de	la	théorie	à	la	pratique	:
arrivées	toutes	deux	au	pouvoir	dans	les	années	1960,	ses	branches	syriennes	et
irakiennes	entrent	vite	en	conflit.	Dans	les	années	1970,	le	libyen	Kadhafi	tente
sans	 grand	 succès	 de	 reprendre	 à	 son	 compte	 l'idéologie	 panarabe	 :	 son	 projet
d'une	«	fédération	à	liens	souples	»	associant	son	pays	à	l'Égypte	et	à	la	Syrie	ne
voit	 jamais	 le	 jour,	 et	 le	 «	 guide	 de	 la	 Révolution	 »	 se	 convertit	 au
panafricanisme.	 Mais	 à	 partir	 des	 années	 1970,	 l'échec	 des	 stratégies
socialisantes	 est	 acté	 et	 l'ensemble	 de	 la	 région	 s'engage	 dans	 une	 mutation
libérale.	Le	désengagement	de	l'État	de	l'économie	et	la	libéralisation	de	celle-ci
se	 traduisent	 par	 une	 diminution	 des	 recettes	 fiscales	 et	 donc	 des	 capacités
étatiques	 à	 assurer	 une	 assistance	 sociale	 efficace.	 Là	 encore,	 ce	 sont	 les
islamistes	qui	en	tirent	le	plus	grand	bénéfice	en	se	substituant	à	une	puissance
publique	 défaillante	 pour	 proposer	 une	 forme	 d'État-providence	 privé,	 financé
par	 la	 zakat	 (l'aumône	 légale)	 ou	 par	 des	 fonds	 venus	 des	 pétromonarchies	 du
Golfe,	qui	leur	attire	en	retour	la	sympathie	de	la	population.	Modèle	du	genre,
les	 Frères	 musulmans	 égyptiens	 étaient	 à	 la	 tête	 de	 vingt-trois	 hôpitaux	 qui
soignaient,	 dans	 des	 conditions	 bien	meilleures	 que	 leurs	 homologues	 publics,
deux	 millions	 de	 personnes	 par	 an,	 à	 quoi	 s'ajoutent	 l'organisation	 de	 soupes
populaires,	des	distributions	de	produits	de	première	nécessité	ainsi	qu'un	réseau
d'écoles	 islamiques.	 De	 plus,	 les	 Arabes	 se	 divisent	 face	 à	 la	 question	 de
Palestine	 avec	 les	 traités	 de	 paix	 avec	 Israël	 signés	 par	 l'Égypte	 (1978)	 et	 la
Jordanie	 (1994).	 En	 2003,	 l'invasion	 américaine	met	 fin	 à	 l'un	 des	 deux	 seuls
régimes	 arabes	 se	 revendiquant	 encore	 du	 panarabisme	 en	 interdisant	 le	Baas
irakien.	 Son	 homologue	 syrien	 est	 le	 seul	 et	 le	 dernier	 à	 se	maintenir	 dans	 le
monde	arabe	et	a	perdu	officiellement	son	rôle	de	parti	unique	avec	la	nouvelle
Constitution	adoptée	en	2012.
Le	 changement	 de	 modèle	 économique	 engagé	 à	 partir	 des	 années	 1970	 a

certes	porté	rapidement	ses	fruits	en	termes	de	croissance	économique,	mais	n'a
donné	 lieu	 qu'à	 de	 maigres	 retombées,	 voire	 à	 des	 régressions,	 en	 termes	 de
développement.	Quant	à	son	bilan	politique,	il	s'avère	dévastateur	dans	la	mesure
où	il	a	retiré	à	l'État	le	peu	de	légitimité	qui	lui	restait	et	a	offert	aux	mouvements
islamistes	 l'occasion	 de	 se	 rendre	 utile	 en	 palliant	 le	 désengagement	 de	 la
puissance	publique	du	secteur	social.	Et	ce	d'autant	plus	que	la	libéralisation	de
l'économie	ne	s'est	pas	accompagnée	d'une	libéralisation	politique.	L'islamisme
politique	se	tenait	en	embuscade...



La	charia	et	les	pétrodollars

Dans	le	monde	musulman,	les	constructions	étatiques	font	face	à	un	déficit	de
légitimité	 parce	 qu'elles	 sont	 souvent	 le	 fruit	 arbitraire	 des	 ingérences
européennes,	 et	 parce	 que	 leurs	 frontières	 ne	 recoupent	 pas	 celles	 des	 groupes
humains	 qu'elles	 abritent.	Mais	 à	 la	 vérité	 il	 en	 va	 de	même	 pour	 à	 peu	 près
toutes	les	aires	géographiques.
En	réalité,	c'est	 la	conjonction	extraordinaire	du	pétrole	et	de	la	géopolitique

de	 l'Occident	 qui	 a	 permis	 la	 réislamisation	 des	 sociétés	 moyen-orientale	 et
l'affaiblissement	 de	 ces	 structures	 étatiques	 :	 les	 États-Unis,	 davantage
préoccupés	par	le	rapprochement	des	dictatures	arabes	avec	l'Union	soviétique	et
faisant	 de	 l'Arabie	 saoudite	 leur	 principal	 appui	 dans	 la	 région	 malgré	 son
caractère	 politiquement	 archaïque,	 ont	 laissé	 le	 royaume	 saoudien	 inonder	 le
monde	 arabo-musulman	 de	 propagande	 religieuse	 wahhabite	 à	 coups	 de
pétrodollars.	 La	 richesse	 décuplée	 après	 le	 choc	 pétrolier	 de	 1973	 donne	 à
l'Arabie	 saoudite	 un	 poids	 démesuré	 dans	 la	 politique	 régionale.	 Fort	 de	 son
pétrole	et	de	son	intégrisme	religieux,	longtemps	confiné	à	la	péninsule	arabique
depuis	 son	 apparition	 au	XVIIIe	 siècle	 et	 que	 l'Empire	Ottoman	 avait	 lui-même
combattu	vigoureusement,	le	royaume	saoudien	put	ainsi	pratiquement	prétendre
à	la	succession	ottomane.	Paradoxalement,	alors	que	le	cœur	vibrant	du	monde
arabe	se	trouvait	sur	ses	franges	égyptienne	et	syrienne,	que	Le	Caire	et	Damas
et	Beyrouth	donnaient	le	ton	dans	la	diffusion	des	grandes	idéologies	qui	agitent
le	monde	arabe	postcolonial,	c'est	de	la	péninsule	arabique,	marginalisée	depuis
longtemps	 culturellement,	 que	 vient	 la	 matrice	 idéologique	 nouvelle	 qui	 va
éclipser	tout	le	reste.	Les	milliards	de	dollars	accumulés	furent	un	levier	puissant
pour	 répandre,	 dans	 les	 sociétés	 arabes,	 la	 culture	 de	 l'intégrisme	 religieux	 le
plus	rigoriste,	celle	du	wahhabisme,	qui	plus	est	associée	à	la	réussite	matérielle
la	 plus	 indécente.	 Dès	 1979,	 ces	 aspirations	 radicales	 agirent	 comme	 un	 effet
d'entraînement	 sur	 la	 région	dans	 la	mesure	 où	désormais	 la	 concurrence	pour
l'hégémonie	 sur	 les	 sociétés	 moyen-orientales	 passait	 par	 l'islamisme	 :	 la
Révolution	islamique	en	Iran	allait	marginaliser	en	apparence	le	nationalisme	et
prétendre	à	son	tour	exceller	dans	la	diffusion	d'un	islam	intégral,	chiite	celui-là,
en	réaction	au	wahhabisme.
Nous	 sommes	 ainsi	 devant	 une	 tendance	 de	 long	 terme	 mais	 les

responsabilités	 américaines	 durant	 la	 dernière	 décennie	 sont	 écrasantes.	Car	 la
décision	 d'envahir	 l'Irak	 en	 mars	 2003	 a	 été	 le	 détonateur	 du	 chaos	 islamiste
régional.	La	fameuse	«	théorie	des	dominos	»	appliquée	par	les	néoconservateurs
américains	 en	 Irak	 en	 2003,	 censée	 permettre	 la	 diffusion	 de	 la	 démocratie	 à
toute	la	région,	fut	un	échec	tragique.	Plus	encore	que	l'invasion	elle-même,	les



décisions	 qui	 suivirent	 donnèrent	 l'occasion	 unique	 à	 ce	 qui	 restait	 du
nationalisme	arabe	d'opérer	sa	jonction	avec	l'islamisme	le	plus	radical.	Ainsi,	le
23	mai	 2003,	Paul	Bremer,	 tout	 juste	 nommé	gouverneur	 d'Irak	 promulgue	 l'«
Ordre	No2	»	qui	licencie	toutes	les	forces	militaires	irakiennes.	Une	bonne	partie
des	officiers	irakiens	rejoint	alors	les	multiples	groupes	armés	qui	se	constituent
en	réaction.	Parmi	eux,	l'État	islamique	en	Irak	qui	deviendra	l'État	islamique	en
2014.	 Liquider	 l'appareil	 politico-militaire	 baasiste	 et	 organiser	 des	 élections,
aboutit	 rapidement	à	deux	 résultats	 largement	prévisibles	 :	 le	chaos	d'une	part,
entretenu	 par	 tous	 les	 anciens	 cadres	 démobilisés	 et	 avides	 de	 revanche	 et	 le
basculement	de	 l'équilibre	politique	de	 l'Irak	au	profit	des	chiites,	soutenus	par
l'Iran	voisin.
Les	accords	de	Sykes-Picot	sont	devenus,	avec	la	destruction	symbolique	de	la

frontière	syro-irakienne	en	juin	2014,	les	boucs	émissaires	de	tous	les	maux	du
Moyen-Orient.	Ils	sont	évidemment	d'abord	la	cible	de	la	propagande	islamiste
qui,	 au	 passage,	montre	 sa	 capacité	 à	 recycler	 une	 forme	 de	 tiers-mondisme	 à
travers	 la	 dénonciation	 des	 héritages	 de	 la	 colonisation,	 une	 colonisation
pourtant	 révolue	 depuis	 longtemps	 ou	même	 absente	 historiquement	 de	 zones
pourtant	touchées	par	le	djihadisme.	Ce	thème	a	pu	trouver	quelque	écho	dans	la
recherche	universitaire	en	Occident,	dont	des	réflexes	 tiers-mondistes	n'ont	pas
totalement	 disparu.	 Faute	 de	 dénoncer	 l'imposture	 des	 revendications
fondamentalistes	et	sous	couvert	d'expliquer	le	phénomène	par	la	frustration	des
populations	face	à	un	ordre	injuste	hérité,	où	l'Occident	une	fois	de	plus	porterait
le	poids	de	 la	 culpabilité,	 une	 sorte	de	quitus	 est	 accordé	à	 l'émergence	de	 cet
islamisme	totalisant,	unificateur,	y	compris	si	ce	projet	se	réalise	en	exterminant
–	au	sens	premier	du	terme	–	des	millions	de	citoyens,	y	compris	des	musulmans
n'adhérant	pas	à	ce	projet.	Les	«	néocons	»	eux-mêmes	commencent	à	évoquer	la
fausse	bonne	idée	d'un	Sunnistan{36},	validant	de	fait	une	partie	de	la	stratégie	de
l'État	islamique	qui	prétend	justement	parler	au	nom	de	tous	les	Arabes	sunnites.

Au-delà	de	la	déconstruction

Il	 est	 aisé	 de	 déconstruire	 l'idée	 de	 nation	 au	Moyen-Orient	 :	 les	 frontières
ayant	été	découpées	au	cordeau,	elles	correspondent	à	des	rivalités	passées	entre
grandes	puissances,	comme	en	témoigne	la	rétrocession	dès	1920	du	wilaya	de
Mossoul	 par	 la	 France	 au	 Royaume-Uni	 pour	 des	 questions	 pétrolières.
Néanmoins,	au-delà	de	la	déconstruction,	on	peut	s'interroger	sur	le	sens	qu'ont
fini	par	prendre	ces	constructions	étatiques.	Le	découpage	opéré	par	les	grandes



puissances	a	 institué	des	entités	étatiques	qui	se	sont	structurées	avec	 le	 temps
sur	de	nouvelles	forces	sociales.	Comme	le	rappelle	Georges	Corm,

les	frontières	tracées	par	la	colonisation	n'ont	pas	été	plus	artificielles	que	d'autres,	le	problème	étant
souvent	 l'hétérogénéité	à	 l'intérieur	des	 frontières	d'un	seul	État,	car	 la	vie	des	sociétés	du	Proche-
Orient	s'est	historiquement	cristallisée	autour	de	grandes	villes	qui	ont	toutes	eu	leur	heure	de	gloire.
Ainsi	en	Syrie,	Alep	et	Damas	;	en	Irak	Bagdad	et	Mossoul{37}.

Contestés	 par	 le	 panarabisme	 et	 travaillés	 par	 l'islamisme	 global	 depuis	 des
décennies,	 ces	États	ont	 finalement	 résisté	pour	deux	 raisons	principales.	C'est
d'abord	le	cas	parce	que	le	sentiment	d'appartenance	aux	entités	que	recouvrent
ces	 États	 est	 vivant.	 Il	 existe	 incontestablement	 en	 Irak	 comme	 en	 Syrie	 un
sentiment	identitaire	qui	recouvre	aussi	le	fait	d'être	Syrien	ou	Irakien.	On	serait
avisé	de	ne	pas	assimiler	 tous	 les	 sunnites	à	un	«	Sunnistan	»	dont	 la	 création
deviendrait	 urgente	 sous	 prétexte	 que	 l'État	 islamique	 travaille	 à	 le	 créer.	 La
majorité	 des	 habitants	 qui	 vivent	 encore	 dans	 les	 zones	 tenues	 par	 le
gouvernement	 syrien	 sont	 d'obédience	 sunnite.	 Accepteraient-ils	 pour	 autant
d'être	associés	à	un	État	qui	 regrouperait	 les	sunnites	d'Irak	alors	même	que	 le
sentiment	d'appartenance	nationale	est	encore	bien	vif	et	que	les	dialectes	parlés
dans	 les	 deux	 pays	 pour	 ne	 prendre	 qu'un	 exemple	 sont	 très	 différents	 ?	 Un
sondage	effectué	en	janvier	2016	pour	le	compte	de	la	Fondation	émiratie	Tabah
par	l'institut	Zogby	Research	Services	est	à	cet	égard	sans	appel{38}.	À	la	question
suivante	:	«	Qu'est-ce	qui	constitue	votre	principale	identité	?	»	la	majorité	des
sondés	a	répondu	prioritairement	:	«	Mon	pays,	le	fait	d'être	Libanais,	Jordanien,
etc.	»
Ensuite,	on	doit	observer	que	la	«	fiction	étatique	»	des	deux	États	sus	cités	est

devenue	une	commodité	de	langage	qui	ne	recoupe	pas	entièrement	la	réalité.	On
distingue	une	tendance	au	fédéralisme	au	sein	de	ces	deux	pays	:	en	Irak,	cette
évolution	est	actée,	en	Syrie	elle	est	en	cours	du	fait	de	la	dissémination	de	l'outil
militaire	aux	pouvoirs	locaux.	La	question	du	monopole	de	la	violence	légitime
conditionnera	le	maintien	a	minima	d'une	structure	étatique	(c'est	déjà	le	cas	en
Irak)	 et	 d'interlocuteurs	 pour	 les	 puissances	 tutélaires	 intéressées	 par	 les	 (dés)
équilibres	stratégiques	de	la	région.	Il	ne	faut	ainsi	pas	enterrer	trop	vite	les	États
au	Moyen-Orient.	Leurs	cadavres	bougeront	encore	de	nombreuses	années.



4.
La	Russie	et	l'Iran	dans	le	grand	jeu	syrien

Les	années	1990	ont	été	vécues	par	la	diplomatie	russe	comme	une	«	décennie
noire	 »,	 correspondant	 à	 un	 incontestable	 déclassement	 des	 positions	 du	 pays
face	à	une	Amérique	«	hyperpuissante	».	L'intervention	de	l'OTAN	en	1999	en
Serbie	 et	 l'imposition	 d'un	 Kosovo	 souverain	 et	 indépendant	 ont	 été	 perçues
comme	une	humiliation	 sans	précédents	à	Moscou.	La	Russie	était	parvenue	à
revenir	dans	le	jeu	mondial	depuis	2000,	esquissant	même	un	rapprochement	de
circonstance	avec	les	États-Unis	après	le	11	septembre	2001,	au	nom	d'une	lutte
commune	contre	le	terrorisme	:	 la	gestion	du	dossier	tchétchène,	essentiel	dans
l'approche	 russe	 du	 conflit	 syrien,	 ne	 parvint	 pas	 bannir	 la	 Russie	 de	 l'ordre
international.

Les	enjeux	de	l'intervention	russe	en	Syrie

S'il	est	exagéré	de	dire	que	la	Syrie	représente	un	intérêt	stratégique	vital	pour
la	 Russie,	 on	 a	 eu	 tort	 de	 sous-estimer	 ce	 qui	 reste	 des	 positions	 russes.	 En
septembre	 2015,	 un	 proche	 conseiller	 de	 l'Élysée	 avait	 confié	 à	 un	 journaliste
qu'il	ne	croyait	absolument	pas	que	les	Russes	«	bougeraient	».	Le	démenti	fut
cruel	quelques	jours	après.
Tout	d'abord,	le	maintien	de	la	base	navale	de	Tartous,	seule	fenêtre	maritime

méditerranéenne	 de	 la	 marine	 russe	 constitue	 un	 enjeu	 important.	 La
confirmation	 de	 la	 présence	 massive	 des	 forces	 russes	 depuis	 l'été	 2015,	 non



seulement	 à	 Tartous	 mais	 également	 à	 Lattaquié,	 où	 la	 chasse	 russe	 utilise
l'aéroport	 de	 Hmeimim,	 n'a	 fait	 qu'illustrer	 cet	 ancrage.	 Mais	 il	 faut	 aussi
chercher	les	raisons	de	la	rigidité	de	la	position	russe	dans	le	précédent	libyen	de
2011.	 Suivis	 par	 les	 Chinois,	 ils	 avaient	 négocié	 et	 finalement	 décidé	 de
s'abstenir	«	pour	des	 raisons	de	principe	»	 la	 résolution	1973	du	17	mars	2011
instaurant	 une	 zone	 d'exclusion	 aérienne	 en	 Libye,	 pour	 autant	 qu'elle	 ne
préjugeait	 pas	 d'un	 changement	 de	 régime	 par	 la	 force.	 Or	 la	 responsabilité
directe	 de	 l'intervention	 de	 l'OTAN	 dans	 la	 capture	 puis	 l'exécution	 de
Mouammar	Kadhafi	a	été	perçue	comme	une	violation	de	ladite	résolution.	C'est
dans	 ces	 dispositions	 que	 la	 Russie	 avait	 abordé	 durant	 l'année	 2011	 les
discussions	au	Conseil	de	sécurité	touchant	le	dossier	syrien	:	trois	veto	et	refus
d'accepter	toute	résolution	sous	chapitre	VII	concernant	la	Syrie.
Dans	 la	 droite	 ligne	 de	 ce	 que	 l'on	 a	 baptisé	 le	 «	 consensus	 de	 Pékin	 »,	 la

position	 russe	 dans	 les	 relations	 internationales	 se	 veut	 «	 réaliste	 »,	 une	 sorte
d'actualisation	wébérienne{39}	de	l'éthique	de	responsabilité	que	Moscou	oppose	à
une	 éthique	de	 conviction	que	 constitueraient	 les	 invocations	humanitaires,	 les
indignations,	jugées	sélectives,	et	la	«	morale	»	des	Occidentaux{40}.	Pour	Moscou
une	 intervention	 extérieure	 et	 un	 renversement	 brutal	 de	 Bachar	 el-Assad
viendraient	encore	ajouter	au	chaos	ambiant.
La	Russie	a	tout	fait	depuis	les	débuts	du	conflit	pour	soutenir	son	allié	syrien

et	 lui	 éviter	 d'abord	 une	 asphyxie	 économique,	 soumis	 très	 tôt	 à	 plusieurs
embargos	de	 l'Union	européenne.	C'est	ce	sur	quoi	comptaient	dès	 le	début	 les
chancelleries	 occidentales	 en	 permettant	 sur	 le	 terrain	 la	 mise	 en	 place	 d'un
conflit	 de	basse	 intensité.	Les	experts	pariaient	 sur	un	écroulement	de	 l'État	 et
notamment	de	l'armée,	non	pas	tant	faute	de	motivation	suffisante	mais	du	fait	de
l'impossibilité	de	continuer	à	payer	les	traitements	des	fonctionnaires	en	général
et	des	soldats	en	particulier.	Dès	les	débuts,	Moscou	a	consolidé	deux	domaines
principaux	:	l'approvisionnement	en	produits	pétroliers	raffinés	et	les	réserves	en
devises	de	la	Banque	centrale	de	Syrie.	En	août	2012,	était	conclu	un	accord	de
livraison	 en	 essence	 et	 en	 gasoil	 alors	 que	 l'embargo	 décidé	 par	 l'Union
européenne	avait	commencé	à	s'appliquer	dès	septembre	2011.
L'objectif	principal	de	la	diplomatie	russe	fut	donc	de	s'en	tenir	au	respect	de

la	souveraineté	de	la	Syrie	et	au	maintien	du	principe	de	non-ingérence	dans	les
affaires	intérieures	des	États.	La	question	du	regime	change	est	donc	le	cheval	de
bataille	de	Moscou	dans	 le	 conflit	 syrien,	 ainsi	que	Sergueï	Lavrov	 l'a	 rappelé
lors	 de	 son	 discours	 devant	 l'Assemblée	 générale	 des	 Nations	 Unies	 en
septembre	 2015.	 C'est	 à	 l'aune	 de	 ces	 principes	 que	 doit	 se	 comprendre	 la
réaction	 russe	 à	 la	 reconnaissance	 unilatérale	 par	 la	 France	 de	 la	 Coalition
nationale	formée	à	Doha	le	11	novembre	2012,	qualifiée	par	Dmitri	Medvedev



d'«	 inacceptable	 ».	 L'objectif	 de	 cet	 embryon	 de	 «	 gouvernement	 provisoire	 »
incluait	un	départ	d'Assad	et	écartait	la	possibilité	d'une	négociation	directe	avec
le	gouvernement	syrien{41}.
Plus	fondamentalement,	les	Russes,	qui	tiennent	à	un	règlement	politique	de	la

crise,	avaient	alerté	dès	le	début	des	risques	de	militarisation	du	conflit	et	attiré
l'attention	sur	l'ascendant	de	plus	en	plus	visible	que	prenaient	les	groupes	armés
d'inspiration	 djihadiste	 dans	 l'offensive	 contre	 les	 forces	 gouvernementales.
Alors	même	que	cette	réalité	était	minimisée	voire	dénoncée	comme	fantaisiste
encore	 jusqu'en	 2013,	 les	 Russes	 y	 voyaient	 un	 danger	 sur	 le	 long	 terme,	 y
compris	pour	l'Occident	lui-même.	Par	la	suite,	la	Russie	a	été	capable	de	mettre
en	application	ses	principes.	Quoi	qu'on	pense	du	personnage,	Vladimir	Poutine
a	une	stratégie,	des	objectifs	et	met	des	moyens	pour	parvenir	à	ses	fins.	À	l'été
2015,	 elle	 juge	 que	 les	 forces	 gouvernementales	 syriennes	 risquent
l'effondrement.	Au	printemps	précédent,	suite	à	la	mise	sur	pied	de	l'Armée	de	la
Conquête	 (Jaysh	 al	 Fatah),	 un	 regroupement	 concerté	 de	 différentes	 brigades
rebelles,	chapeauté	par	Al-Nosra,	le	tout	grâce	à	une	coordination	officielle	entre
Qatar,	Turquie	et	Arabie	saoudite,	c'est	la	région	de	Lattaquié	qui	est	menacée	à
partir	de	 la	province	d'Idlib.	Poutine	ne	veut	pas	voir	 s'affaiblir	 l'État	 syrien	et
décide	 d'intervenir	 directement,	 à	 la	 demande	 du	 gouvernement	 syrien.	 La
Russie	 se	 montre	 ainsi	 apte	 à	 monter	 des	 opérations	 complexes.	 Elle	 fait	 la
démonstration	de	sa	capacité	de	projection	de	forces,	en	utilisant	toutes	sortes	de
vecteurs,	 y	 compris	 les	 plus	 spectaculaires	 :	 ainsi	 de	 ces	missiles	 de	 croisière,
tirés	depuis	la	mer	Caspienne	ou	par	sous-marin,	ou	encore	l'entrée	en	scène	du
bombardier	 stratégique	 Tu-160	 qui	 a	 semble-t-il	 fortement	 marqué	 les	 états-
majors	 occidentaux	 :	 parti	 de	Mourmansk,	 l'avion	 a	 contourné	 l'Europe	 avant
d'entrer	en	Méditerranée	via	Gibraltar	pour	délivrer	ses	missiles	de	croisière	en
Syrie,	après	un	vol	de	seize	heures	et	plusieurs	ravitaillements	en	vol.	La	Syrie,
terrain	d'expérimentation	grandeur	nature,	marque	un	saut	qualitatif	:	il	s'agit	de
tester	«	en	réel	»	l'efficacité	des	bombardiers	et	chasseurs	de	dernière	génération
ou	 encore	 celle	 du	 Centre	 de	 commandement	 à	 Moscou.	 La	 Russie	 a	 aussi
déployé	en	Syrie	un	système	mobile	de	défense	antiaérienne	et	antimissile,	le	S-
400.	Une	arme	capable	de	viser	simultanément	300	cibles	et	qui	oblige	de	fait,
par	son	caractère	imparable,	toute	aviation	à	se	coordonner	avec	la	Russie	pour
pénétrer	l'espace	aérien	syrien.	En	septembre	2016,	les	premiers	S-300,	véritable
«	 joker	 »	 de	 la	 panoplie	 russe	 ont	 été	 installés	 en	 Syrie,	 près	 de	 Tartous
notamment{42}.	Mais	derrière	tout	ceci,	c'est	le	volet	politique	qu'il	faut	considérer
:	la	Russie	se	pose	en	acteur	majeur	de	la	recomposition	du	Proche-Orient,	tout
en	garantissant	ses	intérêts	stratégiques,	notamment	l'accès	aux	mers	chaudes	et
à	 leurs	 ports.	 En	 l'espace	 de	 quelques	 semaines,	 Moscou	 avait	 atteint	 ses



objectifs	:	stopper	le	recul	de	l'armée	syrienne,	consolider	l'autorité	de	Bachar	el-
Assad	et	relancer	une	dynamique	du	côté	du	pouvoir	syrien,	revenu	dans	le	jeu
diplomatique	et	militaire,	avec	une	progression	remarquable	sur	 le	front	d'Alep
et	 surtout	 vers	 l'Euphrate,	 où	 la	 chute	 de	 Palmyre	 annonce	 l'assaut	 vers	 Deir
Ezzor	 et	 Raqqa.	 Et	 Poutine	 pouvait	 ainsi	 tranquillement	 annoncer	 un	 retrait
partiel	de	ses	forces	le	15	mars	en	donnant	l'impression	de	faire	des	concessions.
La	cohérence	et	l'efficacité	de	l'appui	russe	en	Syrie	apparaissent	à	juste	titre

comme	remarquables.	Relative	économie	de	moyens,	pertes	limitées{43}	et	 faible
risque	d'enlisement	avec,	à	la	clé,	une	capacité	à	penser	politiquement	la	suite	:
la	réduction	de	la	rébellion	à	Alep,	après	neutralisation	de	la	Turquie	et	ensuite
l'éradication	 de	 l'État	 islamique	 dans	 son	 propre	 fief	 de	 Raqqa.	 À	 l'échelle
régionale,	 ce	 sont	 à	 présent	 l'Égypte	 et	 la	Libye	 du	général	Haftar	 qui	 se	 sont
rapprochées	de	Moscou.
L'autre	 volet	 de	 l'intervention	 russe	 est	 aussi	 politique	 et	 peu	 y	 ont	 prêté

attention.	 Depuis	 le	 printemps	 2016,	 Washington	 et	 Moscou	 tentaient	 de
converger	sur	ce	qui	a	été	 la	préoccupation	première	des	Russes	dès	 le	début	 :
séparer	la	rébellion	«	fréquentable	»	(les	Russes	n'utilisent	jamais	le	terme	de	«
modérés	»)	de	ses	liens	étroits	avec	Al-Nosra,	c'est-à-dire	Al-Qaïda	en	Syrie.	Les
observateurs	 et	 les	 diplomates	 ont	 eu	 raison	 dans	 les	 premières	 semaines	 de
l'intervention	 russe	 :	 la	chasse	de	Moscou	ne	 frappait	pas	prioritairement	 l'État
islamique	 mais	 ces	 zones	 où	 s'entremêlaient,	 dans	 la	 plus	 grande	 confusion
politique,	 les	 groupes	 se	 réclamant	 de	 l'armée	 syrienne	Libre	 coordonnés	 avec
Al-Nosra,	véritable	fer	de	lance	de	la	rébellion.	Les	armes	perfectionnées	livrées
par	les	Occidentaux	transitent	d'ailleurs	sans	mal	de	ces	groupes	à	d'autres	mains
djihadistes.	Après	quelques	semaines	de	protestations	molles	de	la	part	des	États-
Unis,	 la	 trêve	 et	 le	 cessez-le-feu	 conjointement	 négociés	 par	 Moscou	 et
Washington	 ont	 été	 globalement	 appliqués	 d'un	 commun	 accord	 entre	 les
grandes	 puissances,	 chacune	 ayant	 son	 centre	 d'observation,	 les	 Russes	 à
Mheimim	et	 les	Américains	à	Amman.	Comme	 la	 trêve	ne	concernait	ni	 l'État
islamique	ni	Al-Nosra,	 les	États-Unis	 étaient	 bien	 en	peine	de	prouver	 que	 les
groupes	 visés	 ne	 coopéraient	 pas	 avec	 les	 djihadistes.	 John	 Kerry	 lui-même
reconnaissait	que	la	situation	était	«	compliquée	»	:	par	cela	il	fallait	comprendre
«	laissons	les	Russes	faire	tout	en	feignant	de	les	critiquer.	»	Par	ailleurs,	près	de
deux	cents	officiers	russes	opèrent	en	Syrie	pour	recevoir	les	redditions	de	chefs
ou	 d'individus	 appartenant	 à	 la	 rébellion.	 Parfaitement	 arabisants,	 ces	 hommes
sont	chargés	de	recevoir	les	armes	mais	aussi	de	garantir	l'immunité	aux	repentis.
Le	succès	de	l'opération	est	difficilement	appréciable	mais	à	l'été	2016,	près	de
60	redditions	de	katibas	avaient	été	signées	rien	qu'à	la	base	de	Mheimim,	où	un
bureau	russe	a	été	installé{44}.	À	Quneïtra	même,	sur	le	Golan,	les	Russes	se	sont



payé	le	luxe	d'installer	leur	cellule,	à	quelques	encablures	d'Israël.	Sur	le	dossier
alepin,	 malgré	 les	 gesticulations	 et	 les	 coups	 de	 mentons	 de	 la	 diplomatie
occidentale,	c'est-à-dire	essentiellement	américaine,	française	et	britannique,	nul
n'a	pu,	à	moins	de	prendre	de	très	gros	risques,	empêcher	la	Russie	de	participer
à	 l'offensive	 finale	 dans	 les	 derniers	 quartiers	 tenus	 par	 les	 djihadistes.	 La
diplomatie	 française	 aura	 gesticulé,	 Boris	 Johnson	 appelé	 à	manifester	 devant
l'ambassade	de	Russie	à	Londres	et	la	séquence	médiatique	se	sera	achevée.

L'Iran,	le	retour	de	la	puissance	perse

L'irrésistible	 ascension	 de	 l'Iran	 est	 une	 conséquence	 du	 nouveau	 Moyen-
Orient	 américain.	 Idéalement	 situé	 au	 carrefour	 du	 Moyen-Orient,	 du	 sous-
continent	 indien,	 du	 Caucase	 et	 de	 l'Asie	 orientale,	 l'Iran	 est	 l'héritier	 d'une
longue	histoire	impériale	qui	alimente	encore	aujourd'hui	son	désir	de	puissance.
Connu	 sous	 le	 nom	 de	 «	 Perse	 »	 jusqu'en	 1935,	 c'est	 un	 pays	 de	 vieille
civilisation,	 fort	 d'un	 territoire	 vaste,	 1,7	 million	 de	 km2,	 et	 d'une	 population
nombreuse,	77	millions	d'habitants,	qui	en	fait	le	pays	le	plus	peuplé	du	Moyen-
Orient	 après	 l'Égypte.	 Il	 ambitionne	 aujourd'hui	 de	 redevenir	 un	 acteur	 de
premier	plan	sur	la	scène	régionale	et	internationale.
La	 complexité	 de	 la	 stratégie	 iranienne	 sur	 le	 plan	 international	 tient	 à	 la

cohabitation	 parfois	 complexe	 entre	 les	 deux	 composantes	 a	 priori
contradictoires	 de	 son	 identité	 :	 le	 nationalisme	 et	 l'islamisme.	 Le	 pays	 est
original	puisqu'il	est	à	la	fois	le	principal	peuple	non	indo-européen	de	la	région,
et	 le	 seul	 avec	Bahreïn	 à	 être	 très	majoritairement	peuplé	de	 chiites.	Aussi	 les
relations	exécrables	qu'entretien	l'Iran	avec	ses	voisins	arabes	du	Golfe	tiennent-
elles	 à	 la	 fois	 d'une	 sorte	 de	 condescendance	 traditionnelle	 du	 monde	 perse
envers	 les	Arabes,	et	d'une	sorte	de	mépris	réciproque	des	musulmans	sunnites
pour	les	chiites,	qui	se	considèrent	mutuellement	comme	des	hérétiques.	L'Iran,
bien	sûr,	est	le	principal	État	musulman	chiite	dans	la	région.
Pour	 ce	 qui	 concerne	 le	 dossier	 syrien,	 il	 faut	 s'intéresser	 à	 la	 figure	 de

Qassem	Soleimani,	l'«	imam	caché	»	de	la	stratégie	iranienne	à	l'extérieur	et	qui
semble	être	le	grand	ordonnateur	de	la	stratégie	de	l'Iran	sur	le	terrain.	C'est	à	la
faveur	 de	 l'été	 2014	 qu'est	 apparue	 en	 plein	 jour	 la	 figure	 du	 général	Qassem
Soleimani,	commandant	des	forces	spéciales	(Al-Qods)	au	sein	de	l'armée	d'élite
des	 Gardiens	 de	 la	 révolution	 iranienne.	 Soleimani	 avait	 rejoint	 dès	 1979	 les
rangs	des	Gardiens	de	la	révolution	après	la	chute	du	shah	d'Iran.	Il	s'illustra	lors
de	la	guerre	Iran-Irak	de	1980	à	1988.	Devenu	commandant	de	la	force	Al-Qods



en	1998,	c'est	lui	qui	a	été	la	cheville	ouvrière	de	la	mise	sur	pied	des	opérations
spéciales	du	Hezbollah	libanais	mais	aussi	qui	s'est	porté	au	secours	de	Bachar
el-Assad	 en	 2012	 en	 dirigeant	 de	 facto	 les	 opérations	 militaires	 contre	 les
rebelles	en	 inspirant	 le	modèle	des	Forces	de	défense	nationale.	Véritable	bête
noire	des	djihadistes	mais	aussi	des	services	secrets	occidentaux,	ce	personnage
qui	 a	 cultivé	 longtemps	 le	 secret	ne	 se	prive	pas	depuis	 l'été	2013	d'apparaître
régulièrement	 sur	 des	 photographies	 prises	 sur	 la	 plupart	 des	 théâtres
d'opérations	 d'Irak	 ou	 de	 Syrie,	 sourire	 malicieux	 et	 tenue	 décontractée,	 ne
répugnant	 pas	 à	 la	 mode	 des	 selfies	 en	 compagnie	 de	 miliciens	 chiites.
Disparitions	 et	 réapparitions	 soudaines,	 culte	 du	 secret,	 une	 stratégie	 de
communication	au	moins	aussi	payante	que	les	conseils	décisifs	qu'il	apporte	:	en
mars	 2015,	 le	 parlement	 irakien	 lui	 délègue	 la	 coordination	 de	 l'ensemble	 des
forces	de	 sécurité	 irakiennes	contre	 l'État	 islamique.	Sa	mort	 est	 régulièrement
annoncée	sur	les	réseaux	sociaux	avant	qu'il	ne	réapparaisse,	en	pleine	forme,	ici
ou	là,	combinant	l'art	de	la	mise	en	scène	et	donnant	une	impression	d'ubiquité.
Un	quasi-culte	de	la	personnalité	qui	en	irrite	certains	à	Téhéran,	qui	craignent
qu'il	ne	 fasse	de	 l'ombre	aux	dirigeants	officiels.	Soleimani	est	une	sorte	d'anti
calife	 al-Baghdadi,	 tant	 il	 est	 vrai	 que	 ce	 qui	 se	 joue	 aussi	 est	 une	 bataille	 de
communication,	l'Iran	réussissant	à	donner	l'impression	de	son	omniprésence	en
Irak.	 Lors	 d'un	 rassemblement	 en	 2015	 à	 l'occasion	 du	 36e	 anniversaire	 de	 la
Révolution	islamique	en	Iran,	Soleimani	déclarait	non	sans	exagération	:	«	Nous
assistons	 à	 l'exportation	 de	 la	 révolution	 islamique	 dans	 toute	 la	 région.	 De
Bahreïn	à	 l'Irak	et	à	 la	Syrie,	du	Yémen	à	 l'Afrique	du	Nord.	»	Mais	 lorsqu'ils
parlent	 de	 «	 Révolution	 islamique	 »,	 les	 commentateurs	 ont	 tendance	 à	 se
concentrer	sur	le	terme	d'«	islamique	»	ce	qui	aboutit	fréquemment	à	l'expression
de	«	géopolitique	du	chiisme	»	voire	d'«	arc	chiite	»,	cette	dernière	expression
ayant	été	vraisemblablement	utilisée	en	premier	par	le	roi	Abdallah	de	Jordanie
en	 2005.	 Bien	 sûr,	 comme	 cela	 peut	 s'observer	 dans	 le	 conflit	 en	 cours	 au
Yémen,	les	puissances	sunnites	de	la	région	ont	beau	jeu	de	présenter	le	conflit
comme	 faisant	 partie	 intégrante	 d'un	 grand	 affrontement	 quasi	 eschatologique
entre	les	musulmans	orthodoxes	(sunnites)	et	les	chiites.	Certes,	Téhéran	cherche
à	 imposer	 des	 normes	 religieuses	 strictes	 dans	 la	 société	 et	 tend	 vers
l'établissement	d'un	système	de	gouvernement	 islamique.	Toutefois,	 lorsque	 les
responsables	 iraniens	 parlent	 de	 l'exportation	 de	 la	 révolution,	 il	 s'agit	 d'un
modèle	 plus	 complet	 et	 de	 structures	 politiques	 qu'il	 s'agit	 de	 reproduire	 à
l'extérieur.	 Ce	 sont	 ces	 structures,	 maintenant	 visibles	 du	 Yémen	 au	 Liban
auxquelles	faisait	allusion	Soleimani.	La	Révolution,	plus	que	le	chiisme,	est	le
vrai	levier	de	la	puissance	perse.



L'arc	chiite	:	un	épouvantail
L'Iran,	 bien	 sûr,	 est	 le	 principal	 État	 musulman	 chiite	 dans	 la	 région.	 À	 y

regarder	 de	 loin,	 le	 conflit	 qui	 couve	 au	Moyen-Orient	 ressemble	 à	 une	 lutte
existentielle	entre	 les	avant-gardes	chiite	et	 sunnite,	 soit	 l'Iran	d'une	part	 et	 les
pays	du	Conseil	 de	 coopération	du	Golfe	 de	 l'autre.	Selon	 cette	 logique,	 l'Iran
aurait	mis	en	place	un	arc	chiite	utilisé	comme	une	sorte	de	nouveau	Kominform
qui	 agiterait	 à	 distance	 et	 à	 l'envi	 les	 populations	 chiites,	 au	 nom	 d'un
centralisme	 non	 pas	 démocratique	 mais	 bien	 révolutionnaire.	 Sans	 doute,	 de
Washington	 ou	 de	 Paris	 cette	 représentation	 est	 bien	 commode.	 Mais	 si	 l'on
descend	au	plus	près,	cette	façon	de	voir	les	choses	devient	difficile	à	soutenir.
La	Syrie,	par	exemple,	où	l'Iran	soutient	Bachar	el-Assad	est	un	État	baasiste

réputé	laïc.	Lorsqu'en	1973,	le	projet	de	nouvelle	Constitution	syrienne	omit	de
mentionner	 que	 le	 président	 devait	 être	 musulman,	 de	 violentes	 émeutes
éclatèrent.	Or	Hafez	 el-Assad	 était	 issu	 de	 la	minorité	 alaouite	 et	 les	 échelons
supérieurs	du	parti	Baas	en	Syrie	sont	 toujours	occupés	par	des	membres	de	la
minorité	 alaouite,	 assimilée	 parfois	 hâtivement	 à	 l'islam	 chiite.	 Il	 aura	 fallu	 à
Hafez	 el-Assad	 la	 complaisance	 de	 l'imam	 (chiite)	 libanais	Moussa	 Sadr	 pour
obtenir	 une	 fatwa	 faisant	 d'eux	 des	 musulmans,	 dans	 un	 pays	 où	 70	%	 de	 la
population	 est	 sunnite.	 Drôles	 de	 musulmans	 chiites	 que	 ces	 Alaouites	 sans
mosquées,	sans	imams,	croyant	en	la	métempsychose	et	dont	le	corpus	doctrinal
(mal)	connu	articule	des	reliquats	de	néoplatonisme,	d'aristotélisme	et	de	gnose
préislamique.
L'idée	que	le	soutien	de	l'Iran	à	la	Syrie	se	ferait	sur	des	bases	religieuses	n'a

aucun	sens	du	point	de	vue	anthropologique,	même	si	 l'alaouitisme	est	en	effet
issu	d'une	déviance	du	chiisme	duodécimain.	Du	point	de	vue	politique	non	plus
en	fait,	le	pouvoir	syrien	contrôlant	encore	les	deux	tiers	de	la	population,	dont
des	 chrétiens,	 des	 Druzes,	 et	 une	 majorité	 de	 sunnites,	 en	 particulier	 la
bourgeoisie	 marchande	 qui	 a	 largement	 profité	 de	 l'infitah	 (ouverture
économique)	permise	sous	Hafez	et	encore	amplifiée	par	Bachar	au	tournant	des
années	2000.	Tout	se	passe	comme	si	l'Iran	soutenait	les	Alaouites	de	Syrie,	mais
que	le	chiisme	n'avait	quasiment	rien	à	voir	là-dedans{45}.
Il	en	est	de	même	pour	la	rébellion	dite	des	«	Houthis	»	ou	des	«	houtistes	»,

les	forces	insurgées	chiites	au	Yémen	qui	se	nomment	en	fait	de	façon	beaucoup
plus	neutre	«	Ansarullah	»,	c'est-à-dire	les	partisans	d'Allah.	Le	terme	Houthi	tire
son	 nom	du	 patronyme	de	 son	 récent	 fondateur,	 issu	 de	 la	 communauté	 chiite
zaïdite	du	nord	du	Yémen.	Problème	:	les	Zaïdites	appartiennent	à	une	variante
du	chiisme	différente	du	chiisme	duodécimain	majoritaire	en	 Iran	et	en	 Irak	et
présentent	davantage	de	ressemblances	doctrinales	avec	le	sunnisme	qu'avec	les



partisans	 d'Ali.	 Chez	 eux	 par	 exemple,	 on	 ne	maudit	 pas	 les	 califes	 sunnites.
Chez	eux,	pas	d'ayatollahs.	Ils	sont	parfois	considérés	comme	la	cinquième	école
du	sunnisme.	Mais	au-delà	de	cela,	le	Yémen	est	un	pays	où	les	allégeances	se
font	 entre	 clans	 et	 tribus,	 indépendamment	 de	 leur	 confession	 :	 des	 tribus
sunnites	se	battent	d'ailleurs	aux	côtés	des	Houthis.	L'intervention	 iranienne	au
Yémen	 est	 très	 grossièrement	 surestimée{46}	 pour	 justifier	 la	 coalition	 de	 pays
arabes	groupés	autour	de	l'Arabie	saoudite	:	seuls	l'Irak	et	le	Liban	sont	des	pays
où	 les	 réseaux	 iraniens	 sont	 implantés	 depuis	 longtemps,	 parfois	 depuis	 les
années	cinquante.

Exporter	la	Révolution	islamique
C'est	la	juxtaposition	des	termes	peuple/armée/résistance	qui	est	la	marque	de

fabrique	 de	 l'exportation	 du	modèle	 révolutionnaire	 iranien,	 dont	 le	Hezbollah
libanais	représente	l'aboutissement,	l'exportation	la	plus	complète	et	développée
du	 modèle	 iranien.	 Et	 c'est	 en	 ce	 sens	 que	 le	 Hezbollah	 conserve	 le	 titre	 de
Révolution	 islamique	 au	 Liban	 –	 Mouqawama	 alislamyia	 fi	 Loubnan	 –	 qui
désigne	sa	branche	armée,	dans	sa	titulature	officielle.	En	imposant	avec	succès
cette	 équation	 au	 Liban,	 le	 Hezbollah	 n'a	 fait	 que	 concrétiser	 une	 structure
fondamentale	de	la	Révolution	islamique	:	des	organes	révolutionnaires	agissant
parallèlement	à	 l'armée	régulière	et	en	même	temps	une	détermination	forte	de
ses	 membres,	 dans	 une	 logique	 révolutionnaire	 portée	 par	 le	 goût	 du	martyre
propre	à	la	religiosité	chiite.	Au	cœur	de	cette	dynamique,	se	trouve	le	Basij	(ou
Niruyeh	Moghavemat	Basij,	Force	de	mobilisation	de	 la	 résistance),	 formé	dès
1980	en	Iran	et	véritable	marque	de	fabrique	de	la	Révolution	islamique.	Des	«
comités	populaires	»	ont	également	été	établis	en	Syrie	en	2012,	avec	le	même
modèle	 du	 Basij,	 pour	 épauler	 les	 forces	 de	 sécurité	 et	 l'armée	 syrienne	 en
particulier	au	sud	et	à	l'ouest	du	territoire,	de	façon	à	sécuriser	l'axe	terrestre	qui
relie	 l'Iran	au	Liban	sud,	 fief	du	Hezbollah	 libanais.	Au	cours	de	ces	dernières
années,	 l'Iran	 a	 ainsi	 opéré	 son	 déploiement	 en	 Syrie	 par	 la	 création	 d'une
nouvelle	 organisation	 du	Hezbollah	 en	Syrie,	 ainsi	 que	 sur	 la	 présence	 directe
des	 forces	 iraniennes	 en	Syrie,	 en	particulier	 sur	 les	 hauteurs	 du	Golan.	 «	130
000	combattants	iraniens	Basij	entraînés	attendent	d'entrer	en	Syrie	»,	déclarait
en	 2014	 le	 général	 Hossein	 Hamedani.	 Le	 chiffre	 est	 sûrement	 exagéré	 mais
permet	de	donner	le	change	à	tous	ceux	qui	dénoncent	l'emprise	chiite	de	plus	en
plus	grande	sur	la	Syrie
En	 2014,	 l'Iran	 a	 saisi	 une	 occasion	 historique	 de	 renforcer	 son	modèle	 en

Irak.	À	 la	 faveur	de	 l'émergence	de	 l'État	 islamique	et	 avec	 la	bénédiction	des
États-Unis	rétifs	à	l'idée	d'intervenir	au	sol,	le	général	Hossein	Hamedani,	un	des



commandants	 des	Pasdaran	 (Gardiens	 de	 la	 révolution)	 déclarait	 qu'«	 avec	 le
Basij,	 le	 troisième	 enfant	 de	 la	 révolution	 est	 en	 train	 de	 naître	 en	 Irak	 après
avoir	été	mobilisé	en	Syrie	et	au	Liban	».	Hamedani	faisait	allusion	à	la	«	Force
de	mobilisation	populaire	de	l'Irak	»	ou	Hashd	al	Chaabi	en	arabe,	l'équivalent
de	Basij	en	farsi.	Ces	unités,	qui	sont	dirigées	par	Abou	Mahdi	al-Muhandis,	un
des	lieutenants	les	plus	proches	de	Qassem	Soleimani	forment	avec	les	brigades
du	Hezbollah	une	structure	parallèle	aux	forces	de	sécurité	irakiennes,	à	côté	des
Pasdarans	 et	 d'autres	 milices	 de	 ce	 type.	 Rien	 d'étonnant	 à	 ce	 qu'Ali	 Akbar
Velayati,	 le	 conseiller	 en	politique	étrangère	du	Guide	 suprême	Ali	Khamenei,
ait	 récemment	exprimé	à	une	délégation	Houthi	à	Téhéran	son	désir	de	voir	 le
groupe	Ansar	Allah	 (l'autre	 nom	des	«	Houthis	 »)	 «	 jouer	 un	 rôle	 similaire	 au
Hezbollah	au	Liban	».	Au	Yémen,	 les	Houthis	ont	été	 soutenus	par	 l'Iran	–	de
façon	 cependant	 moins	 massive	 qu'il	 n'a	 été	 dit.	 Le	 plan	 de	 Abdul	Malik	 al-
Houthi	pour	assurer	 la	victoire	de	 la	«	 révolution	»	au	Yémen	 intégrait	 en	 fait
des	 éléments	du	modèle	 révolutionnaire	 iranien,	 à	 savoir	 le	 rôle	des	«	comités
populaires	»	pour	«	protéger	la	révolution	»	et	«	renforcer	les	bases	de	la	sécurité
»	en	visant	ceux	qui	«	agissent	contre	la	révolution.	»	Ces	«	comités	populaires
»,	 dont	 la	 fonction	 est	 de	 contrôler	 les	 rues	 et	 aider	 à	 consolider	 la	 révolution
naissante,	 rappellent	 les	 divers	 instruments	 révolutionnaires	 appliqués	 en	 Iran,
comme	les	«	comités	révolutionnaires	»,	mais	aussi	la	force	paramilitaire	Basij.
Cela	 dit	 l'intervention	 iranienne	 au	 Yémen	 est	 de	 fait	 très	 grossièrement
surestimée{47}	pour	justifier	la	coalition	de	pays	arabes	groupés	autour	de	l'Arabie.
Surestimée	 également	 par	 les	 Iraniens,	 qui	 veulent	 laisser	 entendre	 qu'ils	 sont
capables	d'intervenir	partout.	Ainsi	chacun	se	 renforce	mutuellement	aussi	vrai
qu'«	il	ne	saurait	y	avoir	de	politique	sans	un	ennemi	réel	ou	virtuel{48}	».

Les	enjeux	du	nucléaire	iranien
Reste	 à	 savoir	 si	 cette	 géopolitique	 authentiquement	 perse	 et	 plus

marginalement	chiite	aura	un	effet	de	levier	pour	les	ambitions	de	l'Iran.	Un	des
risques	est	de	voir	ses	forces	s'éparpiller	et	ses	soutiens	devenir	autonomes.	Mais
n'est-ce	pas	aussi	une	façon	d'exporter	au	loin	les	velléités	révolutionnaires	et	de
détourner	l'attention	d'une	société	iranienne	écartelée	entre	la	modernité	la	plus
criante	et	la	tradition	la	plus	figée	?
Jamais	 la	configuration	régionale	n'a	été	autant	ouverte	que	depuis	2009.	La

désastreuse	invasion	de	l'Irak	par	l'armée	américaine	en	2003	aboutit	rapidement
à	deux	résultats	largement	prévisibles	:	le	chaos	d'une	part,	entretenu	par	tous	les
anciens	 cadres	militaires	 et	 politiques	 démobilisés	 et	 avides	 de	 revanche	 et	 le
basculement	de	 l'équilibre	politique	de	 l'Irak	au	profit	des	chiites,	soutenus	par



l'Iran	voisin.	L'arrivée	au	pouvoir	de	Barack	Obama	marque	une	prise	en	compte
de	 ces	 deux	 phénomènes.	 Le	 traitement	 sera	 simple	 :	 les	 États-Unis	 veulent
réduire	leur	empreinte,	ou	plutôt	 leur	surface	d'exposition,	dans	le	monde	et	en
particulier	au	Moyen-Orient	et	entament	leur	retrait	en	faisant	partager	le	fardeau
aux	 acteurs	 locaux,	 alliés	 comme	 ennemis.	 Dans	 ce	 dernier	 cas	 de	 figure,
l'accord	historique	du	14	juillet	2015	avec	l'Iran,	mettant	fin	à	plus	de	trente-cinq
ans	d'embargo	et	de	sanctions	s'inscrit	dans	une	politique	de	réalisme	qui	traduit
aussi	une	certaine	déception	envers	les	alliés	traditionnels	de	l'Amérique	depuis
le	 11	 septembre...	 Cette	 décision	 va	 avoir	 des	 conséquences	 économiques
gigantesques	mais	surtout	stratégiques.	L'accord	signé	à	Vienne	le	14	juillet	2015
consacre	 de	 fait	 le	 grand	 retour	 de	 l'Iran	 dans	 le	 jeu	 régional	 et	 mondial	 et
constitue	 un	 événement	majeur	 dont	 les	 conséquences	 sont	 incalculables	 pour
l'avenir	 de	 la	 région	 à	 moyen	 terme.	 Le	 calcul	 d'Obama	 est	 double	 :	 laisser
émerger	 une	 autre	 puissance	 régionale	 qui	 viendrait	 balancer	 des	 puissances
sunnites	vues	comme	de	moins	en	moins	fiables	depuis	le	11	septembre	et	parier
sur	une	libéralisation	du	régime	iranien	qui	serait	la	conséquence	de	son	accès	au
commerce	mondial.	Une	stratégie	comparable	au	rapprochement	des	États-Unis
avec	 la	Chine	 communiste	 en	 1973,	 sous	 l'impulsion	 de	Richard	Nixon	 et	 qui
aura	les	mêmes	conséquences	toutes	choses	égales	d'ailleurs	que	la	réémergence
de	 la	 Chine	 à	 l'orée	 des	 années	 1980.	 Cet	 accord	 n'est	 pas	 sans	 susciter
d'inquiétudes,	exagérées	par	certains	acteurs	régionaux.	Israël	dénonça	ainsi	une
«	erreur	historique	»	et	demandera	des	garanties	supplémentaires	à	Washington
dont	il	craint	le	désengagement.	Quant	aux	puissances	sunnites	du	Golfe,	elles	se
livrent	 à	 une	 surenchère	 sur	 l'influence	 iranienne	 dans	 la	 région	 et	 agitent	 la
menace	 d'une	 course	 aux	 armements.	 Le	 risque	 lié	 à	 la	 bombe	 iranienne	 tient
plutôt	à	la	prolifération	:	si	Téhéran	franchit	le	seuil	nucléaire,	alors	il	y	a	fort	à
parier	 que	 nombre	 de	 ses	 voisins	 se	 sentiront	 obligés	 d'en	 faire	 de	 même,	 à
commencer	 par	 l'Arabie	 saoudite,	 grâce	 à	 l'expertise	 du	 Pakistan	 qui	 a	 déjà
proposé	ses	services.	Malgré	ses	déclarations	de	campagne,	 il	est	peu	probable
que	 le	nouveau	président	américain	Donald	Trump	revienne	sur	cet	accord	qui
réserve	 aux	 entreprises	 américaines	 une	 place	 de	 choix	 dans	 l'économie
iranienne.
Progressivement	réintégré	au	concert	mondial,	l'Iran	sera	la	grande	puissance

régionale	des	années	à	venir.	Outre	sa	population,	ses	potentialités	économiques
et	son	savoir-faire	technique,	l'Iran	dispose	d'une	capacité	d'influence	originale	et
bien	implantée	:	le	fait	que	les	États-Unis	sous-traitent	sans	l'avouer	la	formation
de	l'armée	irakienne	aux	Gardiens	de	la	révolution	iraniens	montre	combien	la	«
méthode	»	iranienne	a	fait	ses	preuves.	Au	Moyen-Orient	en	particulier,	«	il	faut
traiter	ses	ennemis	comme	s'ils	devaient	être	un	jour	ses	amis	et	traiter	ses	amis



comme	 s'ils	 devaient	 être	 un	 jour	 ses	 ennemis	 »,	 selon	 le	mot	 de	Napoléon	 à
propos	 de	 Talleyrand.	 La	 maxime	 est	 en	 passe	 d'être	 appliquée	 par
l'administration	américaine.
Les	 perspectives	 ouvertes	 par	 l'accord	 passé	 entre	 les	 États-Unis	 et	 l'Iran

marqueront	 une	 date	 dans	 l'histoire	 et	 la	 géopolitique	 du	 Moyen-Orient.	 La
puissance	 américaine,	 désormais	 entravée	 et	 désireuse	 de	 se	 recentrer	 sur	 ses
priorités	 laisse	 émerger	 une	 puissance	majeure,	 l'Iran,	 et	 interférer	 de	 plus	 en
plus	avec	le	rival	russe	dans	une	région	qui	fut	longtemps	sa	chasse	gardée.	De
cette	 configuration,	 même	 s'il	 est	 trop	 tôt	 pour	 le	 dire	 précisément,	 sortira
incontestablement	 un	 «	 nouveau	 Moyen-Orient	 »,	 mais	 au	 prix	 d'un
accouchement	 difficile.	On	peut	 prévoir	 aisément	 que	des	 soubresauts	 violents
l'agiteront	encore	longtemps	avant	que	les	différents	acteurs	n'aient	pris	acte	de
la	 nouvelle	 donne,	 en	 particulier	 les	 acteurs	 qui	 ont	 le	 plus	 à	 perdre	 dans	 ce
rééquilibrage,	 les	 monarchies	 pétrolières	 en	 tête.	 Pour	 l'Europe,	 il	 existe	 une
opportunité	pour	exercer	une	influence	qui	ne	se	limite	pas	à	payer	les	dégâts	des
belligérants	et	 suivre	docilement	 l'allié	américain.	La	France	en	particulier,	qui
se	refuse	à	ce	nouvel	état	de	fait,	risque	de	payer	cher	son	absence	de	vision	dans
la	 région	 alors	 que	 l'Iran	devient	 le	marché	 le	 plus	 courtisé	par	 les	 entreprises
mondiales	et	constitue	un	formidable	levier	de	croissance.



5.
Penser	l'islam

L'islam	est	la	plus	jeune	des	religions	en	France.	Sa	visibilité	récente,	que	la
question	 du	 voile	 islamique	 vient	 régulièrement	 révéler,	 mais	 aussi	 l'irruption
dans	la	société	française	d'une	violence	terroriste	se	réclamant	qu'on	le	veuille	ou
non	de	l'islam,	se	heurte	à	une	impossibilité	à	penser,	pour	le	moment,	les	défis
qui	attendent	l'islam	comme	la	société	française	elle-même.

La	grande	illusion

Depuis	 une	 loi	 de	 1872,	 il	 est	 interdit	 en	 France	 de	 poser	 la	 question	 de	 la
religion	 lors	 des	 recensements	 effectués	 par	 les	 organismes	 publics.	 La	 toute
jeune	IIIe	République	estimait	qu'il	 s'agissait	d'une	question	privée,	 relevant	du
for	 intérieur.	Un	principe	 réaffirmé	dans	 la	 loi	 du	6	 janvier	 1978	qui	 rappelait
l'interdiction	de	«	 collecter	ou	de	 traiter	des	données	 à	 caractère	personnel	qui
font	apparaître,	directement	ou	indirectement,	les	origines	raciales	ou	ethniques,
les	opinions	politiques,	philosophiques	ou	religieuses...	»	Aussi,	le	chiffre	avancé
d'une	population	de	près	de	5	millions	d'individus	de	«	culture	»	musulmane	n'est
qu'une	 estimation	 que	 d'aucuns	 jugent	 inadéquate	 d'ailleurs.	 Les	 instituts	 de
sondage	 français	 qui	 s'appuient	 sur	 des	 questionnaires	 portant	 sur	 l'adhésion
religieuse	obtiennent	des	résultats	beaucoup	plus	bas	mais	eux	aussi	divergents	:
l'IFOP	 en	 2009	 donnait	 le	 chiffre	 de	 3,5	 millions	 tandis	 que	 des	 organismes
publics	 de	 statistiques	 comme	 l'INSEE	 et	 l'INED	 concluaient	 en	 2010	 à	 une



population	 de	 2,1	 millions	 de	 musulmans	 mais	 en	 se	 fondant	 sur	 l'origine
géographique	 des	 individus.	 On	 le	 voit	 bien,	 entre	 for	 intérieur	 et	 origines
culturelles,	 la	 France	 des	 statistiques	 hésite	 et	 là	 se	 trouve	 l'immense
malentendu,	 ce	 que	 la	 démographe	Michèle	 Tribalat,	 a	 appelé	 «	 l'inextricable
désordre	statistique{49}	».	Témoin	de	ce	flou	total,	cette	non-estimation	datant	de
2011	de	 la	part	 de	Claude	Guéant,	ministre	de	 l'Intérieur	 et	 partant,	 en	 théorie
l'homme	le	mieux	informé	de	France	:	entre	5	et	10	millions	de	musulmans	en
France.	Une	chose	est	sûre	toutefois,	la	France	est	le	pays	qui	compte	le	plus	de
musulmans	 et	 dont	 la	 part	 relative	 de	 la	 population	 musulmane	 est	 la	 plus
importante	 en	 Europe	 après	 celle	 de	 la	 Bulgarie.	 Le	 surgissement	 d'une
immigration	musulmane	dans	l'actualité	est	d'autant	plus	difficile	à	penser	qu'il
renvoie	 à	 nos	 propres	 catégories	 d'analyse,	 elles-mêmes	 en	 voie	 d'être
marginalisées	 sous	 l'effet	 d'une	 sécularisation	 avancée	 de	 nos	 sociétés	 et	 de	 la
diffusion	d'une	vision	anglo-saxonne	du	phénomène	multiculturel.
La	laïcité	à	la	française	n'a	jamais	signifié	l'interdiction	ni	même	la	négation

du	sentiment	religieux.	Mais	elle	a	prétendu	cantonner	ce	sentiment	religieux	à
la	sphère	privée,	au	for	intérieur,	ce	qui	est	en	réalité	une	vision	théologique	du
fait	 religieux.	Une	 vision	 dont	 la	matrice	 est	 profondément	 chrétienne	 dans	 la
mesure	où	la	distinction	for	interne/for	externe	est	bien	présente,	même	si	elle	est
parfois	combattue,	dans	la	culture	catholique.	Demander	le	cantonnement	d'une
religion	à	la	sphère	privée	est	tout	sauf	une	façon	neutre	d'aborder	le	religieux	et
par	conséquent	en	réalité	une	vision	chrétienne	de	la	religiosité.	Les	ethnologues
le	 savent,	 les	historiens	 aussi	 :	 la	 religion,	 en	particulier	 l'islam,	 est	 toujours	«
cosmique	»,	 c'est-à-dire	 qu'elle	 induit	 forcément	 une	 représentation	 du	monde,
de	la	vie,	de	la	société	et	se	traduit	toujours	par	des	habitudes,	des	normes	et	des
lois	 dont	 le	 langage	 ou	 la	 culture	 sont	 le	 reflet.	Ce	 que	 la	 laïcité	 française	 n'a
jamais	 voulu	 dire,	 c'est	 qu'elle	 a	 pu	 exister	 parce	 que	 précisément	 il	 y	 avait
consensus	sur	le	fait	que	la	société	française	était	culturellement	homogène.	C'est
du	 coup	 une	 laïcité	 que	 l'on	 pourrait	 qualifier	 paradoxalement	 de	 catholique	 :
pour	 preuves,	 les	 jours	 fériés	 en	 France	 sont	 pour	moitié	 de	 grandes	 fêtes	 du
calendrier	 liturgique	catholique	et	 l'entretien	par	des	 fonds	publics	des	édifices
religieux	qui	sont	dans	leur	écrasante	majorité	des	lieux	de	culte	catholiques	et
pourtant	 considérés	 par	 un	 tour	 de	 passe-passe	 comme	 des	 «	 monuments
historiques	».
Cette	 incapacité	 à	 penser	 le	 phénomène	 religieux	 –	 nouveau	 –	 de	 l'islam

français	n'évite	 aucun	des	pièges	de	 cette	 laïcité	 à	 la	 française.	L'islam	est	 par
nature	 égalitaire	 et	 hostile	 à	 tout	 aspect	 hiérarchique	ou	magistériel.	La	 réalité
profonde	de	l'islam	est	celle	d'une	galaxie	de	sensibilités,	de	doctrines,	d'écoles
juridiques.	Même	s'il	 faut	bien	dire	que	depuis	quarante	 ans,	 l'islam	global	 est



fortement	 unifié	 doctrinalement	 par	 l'interprétation	 wahhabite	 que	 les
monarchies	pétrolières	du	Golfe	ont	massivement	diffusée	grâce	à	leur	puissance
financière,	 il	 se	 trouve	 encore	 des	 rivalités	 entre	 Frères	musulmans,	 salafistes,
rivalités	 encore	 accrues	 par	 l'horizontalité	 encouragée	 par	 les	 nouvelles
technologies	 de	 l'information.	 L'internet	 global	 joue	 ici	 un	 rôle	 majeur	 dans
l'accentuation	 de	 ce	 trait	 fondamental	 de	 l'islam	 qui	 est	 celui	 d'une	 défiance
envers	 toute	 autorité	 humaine	 au	 nom	 du	 refus	 du	 shirq	 (l'idolâtrie)	 pour
privilégier	la	relation	directe	avec	Allah.	À	ce	titre,	l'islam	est	véritablement	une
religion	 du	 Livre	 et	 non	 le	 catholicisme	 qui	 érige	 précisément	 une	 barrière
interprétative	 entre	 le	 fidèle	 et	 la	 Bible,	 le	 Magistère	 étant	 censé,	 grâce	 à	 la
Tradition,	parler	seul	validement	du	texte.
Or	que	font	les	élites	politiques	depuis	maintenant	quinze	ans	?	Elles	n'ont	de

cesse	que	de	 rêver	à	un	 islam	de	France,	concordataire	et	«	gallican	»,	 tout	en
répétant	à	l'envi	que	le	djihadisme	et	le	fondamentalisme	musulman	n'ont	rien	à
voir	avec	l'islam.	Comme	le	rappelle	Wassim	Nasr	de	façon	malicieuse,	«	si	les
djihadistes	ne	sont	pas	musulmans,	pourquoi	chercher	les	réponses	dans	un	islam
de	France,	ou	en	formant	des	imams	républicains	?{50}	»
Car	islam	et	violence	ont	une	relation	structurelle.	Pour	des	raisons	historiques

d'abord,	 comme	 le	 rappelle	 Gabriel	 Martinez	 Gros,	 «	 la	 guerre	 associée	 à	 la
religion	est	un	caractère	propre	de	l'islam{51}	».	Le	mantra	du	«	pas	d'amalgame	»
résonne	 de	 plus	 en	 plus	 faux,	 à	 mesure	 que	 les	 attentats	 repassent	 et	 que	 le
djihadisme	 se	 présente	 comme	 un	 phénomène	 mondial	 et	 s'inscrit	 dans	 une
séquence	historique	durable	et	étendue	à	une	grande	partie	du	monde	musulman,
souvent	sans	rapport	avec	un	impérialisme	occidental	qui	en	serait	la	cause.	Une
pierre	 dans	 le	 jardin	 des	 tenants	 d'un	 «	 islamisme	 réactionnel	 ».	 «	 Ainsi	 le
Bangladesh,	l'Indonésie,	l'Asie	Centrale,	la	Corne	de	l'Afrique,	voire	le	Xinjiang,
où	 l'information	 sur	 les	 troubles	 se	 limite	 à	 en	 nier	 le	 caractère	 islamiste	 et	 à
dénoncer	l'oppression	chinoise.	[...]	Là	où	l'Occident	n'a	pas	passé,	il	ne	se	passe
donc	rien	par	définition{52}.	»
Ensuite	parce	que	la	vision	fondamentale	de	l'islam	est	celle	d'une	séparation

du	 monde	 en	 deux	 camps,	 celui	 de	 la	 mécréance	 (kufr),	 qualifiée	 de	 jahiliya
(ignorance)	 quand	 elle	 concerne	 les	 siècles	 passés,	 et	 celui	 de	 l'oumma,
communauté	rêvée	des	croyants,	parmi	lesquels	toutefois	le	combat	est	possible
face	aux	renégats	(chiites,	les	rawafidhs)	ou	aux	hypocrites	(mounafiqin).	Cette
séparation	 est	 culturelle,	 profondément	 ancrée	 chez	 les	 individus	 de	 culture
musulmane,	y	compris	les	plus	éloignés	de	la	pratique	religieuse.	Magyd	Cherfi,
ancien	membre	du	groupe	Zebda,	livre	un	témoignage	précieux	de	l'état	d'esprit
des	communautés	maghrébines	arrivées	en	France	dans	les	années	1970	dans	un
livre	au	titre	paradoxal,	Ma	part	de	Gaulois	:	«	Ils	[nos	anciens]	nous	disaient	:



“Sois	français	mais	ne	le	deviens	pas”	!	Qu'on	ait	une	place	ici,	oui,	on	ne	vivra
pas	en	Algérie.	Mais	on	ne	lâche	pas	cette	part	de	nous-mêmes{53}.	»
Dans	 une	 interview,	 il	 résumait	 par	 une	 formule	 lapidaire	 la	 réaction	 de

certains	immigrés	face	aux	tensions	dans	la	société	française	concernant	la	place
de	 l'islam	 :	 «	 puisque	 vous	 ne	 voulez	 pas	 qu'on	 soit	 musulman,	 on	 va	 l'être,
même	si	on	ne	l'est	pas.{54}	»
Aborder	 le	 texte	 coranique	 en	 parlant	 de	 «	 littéralisme	 »	 ou	 d'une	 «

interprétation	fondamentaliste	du	texte	sacré	»	n'est	qu'une	façon	de	plaquer	une
grille	de	lecture	inadaptée	et	en	réalité	chrétienne.	Le	texte	sacré	des	musulmans
a	ceci	de	particulier	qu'il	n'est	pas	un	simple	texte	inspiré	mais	se	veut	la	parole
d'Allah	 lui-même,	 dont	 les	 obscurités	 textuelles	 elles-mêmes	 sont	 voulues	 par
Dieu	et	n'ont	pas	à	être	discutées{55}.	Il	fait	donc	foi	et	doit	être	pris	à	la	lettre,	la
distinction	 lettre/esprit	 étant	 une	 catégorie	 qui	 découle	 tout	 droit	 du
christianisme.	 La	 confusion	 du	 débat	 sur	 l'islam	 en	 France	 part	 de	 ce	 biais
fondamental	qui	fait	passer	la	foi	musulmane	pour	autre	chose	que	ce	qu'elle	est
et	 prétend	 lui	 substituer	 un	 fonctionnement	 qui	 n'est	 pas	 le	 sien.	 Il	 est	 à	 noter
d'ailleurs	que	nombre	de	catholiques,	souvent	issus	des	milieux	tiers-mondistes,
sont	 à	 la	pointe	de	cette	opération	de	confusion	mentale	qui	 fait	passer	 l'islam
pour	une	sorte	d'hypostase	soufie	et	fait	exister	un	islam	fantasmé,	adapté	à	leur
discours,	 souvent	 au	 prix	 d'inexactitudes	 ou	 d'omissions	 intellectuellement
inadmissibles.	Certaines	 organisations	musulmanes	 proches	 des	 salafistes	 n'ont
aucune	 illusion	 sur	 le	 sujet.	 Ils	 considèrent	 que	 la	 coopération	 avec	 des
mécréants,	en	l'espèce	le	dialogue	interreligieux,	est	péché	et	voient	bien	en	quoi
cette	vision	d'un	islam	occidentalisé	met	en	péril	les	fondements	réels	de	leur	foi.
Le	 lavement	 des	pieds	par	 le	 pape	François	 de	musulmans	 syriens	 à	Rome	un
Jeudi	saint	a	ainsi	provoqué	un	véritable	tollé	dans	les	milieux	salafistes	qui	ont
immédiatement	 vu	 une	 façon	 de	 diluer	 l'originalité	 du	 message	 de	 l'islam.
D'autres	organisations,	plus	habiles,	parviennent	à	 jouer	de	cette	vision	erronée
et	fantasmatique	en	présentant	à	l'occasion	ce	que	nos	sociétés	apeurées	veulent
entendre.	 Ainsi	 en	 est-il	 de	 la	 sourate	 5,	 brandie	 régulièrement	 depuis	 le	 11
septembre	et	après	chaque	attentat	meurtrier	sous	la	forme	:	«	quiconque	tue	un
homme,	c'est	comme	s'il	avait	tué	toute	l'humanité{56}.	»	Or	les	spécialistes	savent
bien	qu'il	s'agit	d'abord	d'une	citation	tronquée{57}	et	que	l'immense	majorité	des
commentateurs	 depuis	 plus	 de	mille	 ans	 considère	 qu'elle	 s'applique	 de	 façon
restrictive,	 en	 particulier	 envers	 les	 non-musulmans{58}.	 Il	 serait	 d'ailleurs	 utile
d'aller	au	verset	73	de	la	même	sourate	5	pour	comprendre	l'«	esprit	»	du	texte,
qui	ne	souffre	d'aucune	ambiguïté,	envers	les	chrétiens	par	exemple	:

Ce	sont	certes	des	mécréants,	ceux	qui	disent	 :	«	En	vérité,	Allah	est	 le	 troisième	de	trois.	»	Alors



qu'il	 n'y	 a	 de	divinité	qu'Une	Divinité	Unique	 !	Et	 s'ils	 ne	 cessent	 de	 le	 dire,	 certes,	 un	 châtiment
douloureux	touchera	les	mécréants	d'entre	eux.

C'est	ce	malentendu	fondamental	qui	explique	les	vaines	tentatives	d'instituer
un	 islam	 de	 France.	 Nicolas	 Sarkozy	 en	 2003	 fut	 en	 tant	 que	 ministre	 de
l'Intérieur	l'artisan	de	la	mise	en	place	d'une	structure	représentative	de	l'islam	en
se	 revendiquant	 d'ailleurs	 du	modèle	 de	 la	 conférence	 des	 évêques	 de	 France.
Mais	 face	à	un	 tel	pluralisme,	comment	avoir	un	seul	 représentant	?	Comment
penser	que	le	manque	de	représentativité	du	CFCM	pourrait	être	évité	et	même
contesté	par	d'autres	organisations	comme	l'UOIF,	proche	des	Frères	musulmans
?	Par	 ailleurs,	 l'islam	de	France	est	 très	dépendant	des	États	 étrangers	 (Maroc,
Algérie,	 Turquie)	 qui	 veulent	 protéger	 leurs	 communautés	 respectives	 et
défendre	leurs	intérêts	sur	leur	territoire	hexagonal	tandis	que	des	organisations
comme	 l'UOIF	 sont	 financées	directement	par	 les	pays	du	Golfe,	 à	 l'exception
des	Émirats	arabes	unis	qui	 l'ont	placé	sur	 la	 liste	des	organisations	 terroristes.
La	 France	 condamne	 ainsi	 des	 personnalités	 musulmanes	 comme	 Dalil
Boubakeur	ou	Hassen	Chalghoumi,	ancien	prédicateur	proche	du	mouvement	du
Tabligh{59}	et	à	présent	tenant	d'un	«	islam	républicain	»	à	apparaître	comme	des
marionnettes	dociles	d'un	État	«	laïc	»	qui,	en	réalité,	se	mêle	de	religion.	C'est
donc	un	système	inadéquat	qui	se	retrouve	plaqué	sur	les	musulmans	de	France
qui	n'a	de	cesse	que	de	creuser	le	fossé	entre	la	base	et	son	élite.	Les	prédicateurs
radicaux	n'ont	aucune	difficulté	à	s'improviser	imams	et	à	ouvrir	leur	propre	salle
de	prière	qui	accueillera	ceux	que	les	mosquées	«	officielles	»	ont	rejetés.

Sidération	djihadiste	et	impuissance	de	la	modernité

La	question	de	 la	 structuration	d'un	 islam	de	France	ne	 saurait	 épuiser	 pour
autant	 le	 sujet	 de	 la	 place	 des	 musulmans	 dans	 la	 société	 française	 et	 de	 la
radicalisation	de	certains.	C'est	en	réalité	sur	la	question	du	modèle	républicain
français	 qu'il	 faut	 s'interroger,	 au	 vu	 de	 son	 évolution	 d'un	 modèle	 dit	 d'«
assimilation	 »	 à	 celui	 d'	 «	 intégration	 ».	 Ici	 aussi,	 la	 France	 ne	 peut	 être
découplée	 des	 évolutions	mondiales	 et	 de	 la	 circulation	 des	modèles	 culturels,
notamment	anglo-saxons	à	partir	des	années	1980.	Au	même	moment,	 les	 flux
migratoires	 entrants	 sur	 le	 territoire	 français	 cessent	 d'être	 alimentés	 par	 une
immigration	dite	de	travail,	longtemps	pensée	comme	temporaire	et	postulant	un
retour	au	pays,	et	sont	remplacés	par	une	immigration	diasporique,	fondée	sur	le
«	 regroupement	 familial	 »	 (décret	 du	 29	 avril	 1976).	 Cette	 décision	 intervient
alors	que	le	modèle	français	commence	à	vaciller,	tiraillé	entre	multiculturalisme



et	idéaux	républicains	et	que	les	sociétés	européennes	sont	en	proie	au	doute	sur
leur	propre	identité	à	travers	le	triptyque	tiers-mondisme/culpabilité/haine	de	soi
analysé	par	Pascal	Bruckner{60}.	Ce	n'est	donc	pas	tant	le	décrochage	économique
de	 ces	 populations	 musulmanes	 immigrées	 dans	 un	 pays	 en	 proie	 à	 la	 crise
économique	et	au	chômage	massif	qui	est	en	cause	mais	les	doutes	existentiels
de	la	société	réceptrice	qui	expliquent	la	radicalisation	de	certaines	franges	de	la
population	 musulmane	 :	 ni	 le	 chômage	 ni	 les	 inégalités	 n'expliquent
complètement	 pourquoi	 les	 jeunes	 descendants	 d'immigrés,	 souvent	 détenteurs
de	 la	nationalité	 française,	 se	montrent	plus	 religieux	que	 les	 immigrés	âgés	et
précarisés.	Dans	 les	sociétés	européennes	marquées	par	 le	«	post-isme	»	(post-
historiques,	 postmodernes	mais	 aussi	 post-tragiques),	 les	 défenseurs	 de	 l'esprit
républicain	 laïque,	 universaliste	 et	 tendant	 de	 plus	 en	 plus	 vers	 une	 sorte
d'indifférenciation	des	 sociétés,	 rêvent	d'intégrer	 les	nouveaux	venus	 sans	 tenir
compte	 de	 l'importance	 du	 fait	 culturel	 et	 religieux	 dans	 l'histoire	 de
l'immigration.	 Par	 une	 sorte	 de	 néocolonialisme	 persuadé	 d'une	 dilution	 des
cultures	dans	le	grand	tout	universel	et	faute	d'envisager	les	attitudes	religieuses
des	immigrés	et	descendants	d'immigrés	comme	des	constructions	culturelles,	à
la	fois	morales	et	politiques,	les	élites	françaises	en	sont	réduites	à	échouer	ou	à
s'étonner	lorsque	ce	décrochage	apparaît	au	grand	jour,	en	particulier	depuis	les
attentats	qui	ont	touché	la	France	depuis	2015.	Comment	passe-t-on	de	la	petite
délinquance	 au	 djihad	 ?	 Comment	 des	 gens	 apparemment	 intégrés,	 sans
histoires,	peuvent-ils	emprunter	un	chemin	rigoriste	du	jour	au	lendemain	et	se
sacrifier	 pour	 une	 cause	 religieuse	 et	 politique	 à	 la	 fois	 ?	 Tant	 que	 nous	 ne
prendrons	 pas	 en	 cause	 la	 dimension	 authentiquement	 religieuse	 de	 ces	 actes,
tant	 que	 nous	 n'aurons	 pas	 terminé	 avec	 les	 explications	 psychiatriques	 ou
sociologiques	de	la	«	radicalisation	»,	il	est	illusoire	de	penser	pouvoir	vaincre	ce
phénomène.
«	Expliquer	c'est	déjà	excuser	»	aurait	dit	Manuel	Valls	après	les	attentats	du

13	 novembre	 2015	 à	 Paris.	 Pourtant	 le	 travail	 d'explication	 s'avère	 nécessaire.
Car	les	jeunes	kamikazes	de	Paris	ou	de	Bruxelles,	enfants	de	nos	sociétés	qui	se
voulaient	 post-historiques	 ne	 sont	 pas	 des	 fous.	 À	 ce	 titre,	 la	 dimension
spécifiquement	 eschatologique	 de	 leur	 combat	 est	 souvent	 niée,	 au	 nom	 des
meilleures	 intentions	 :	 éviter	 l'amalgame	 avec	 les	 croyants	 musulmans,	 lutter
contre	 l'«	 islamophobie	»	en	découplant	 leur	action	de	sa	dimension	religieuse,
mais	la	plupart	du	temps	avec	le	résultat	inverse.	Les	chercheurs	spécialistes	du
djihadisme,	 évoluant	 pour	 la	 plupart	 en	 dehors	 du	 champ	 universitaire{61},	 ont
beau	rappeler	cet	aspect	 indispensable	à	 la	compréhension	du	phénomène,	 tout
se	passe	comme	si	les	sociétés	occidentales	ne	peuvent	pas	le	penser	en	dehors
du	 registre	 de	 la	 psychiatrie	 semble-t-il.	 Car	 tout	 cela	 renvoie	 au	 propre	 vide



sidéral	 des	 sociétés	 développées	 sur	 les	 questions	 existentielles.	 C'est	 d'un
décrochage	 culturel	 qu'il	 s'agit	 :	 l'effet	 de	masse	 et	 la	 ghettoïsation	de	 fait	 des
populations	musulmanes	 amènent	 à	 la	 constitution	 d'une	 contre-société	 où	 les
références	d'origine	prévalent,	où	 le	contrôle	social	a	davantage	d'occasions	de
se	concrétiser	(notamment	à	travers	la	«	protection	»	du	corps	des	femmes).
Pourtant,	face	à	la	violence,	notre	société	ne	veut	voir	que	la	marginalité.	Le

djihadisme	serait	ainsi	un	sous-produit	de	la	délinquance,	de	la	frustration,	voire
une	 forme	 de	 folie.	 Ce	 refus	 de	 prendre	 au	 mot	 les	 djihadistes	 signe	 le	 vide
abyssal	des	réponses	à	ce	phénomène	mondial	et	nous	empêche	de	voir	que	notre
postmodernité,	liquidatrice	du	sacré,	du	tragique	et	donc	de	la	mort	alimente	en
retour	 cette	 expansion.	 L'incapacité	 à	 penser	 la	 dimension	 religieuse	 du
phénomène,	en	l'évacuant	ou	en	la	minorant	(on	ne	reviendra	pas	ici	sur	la	thèse
des	 tenants	 de	 l'islamisation	 de	 la	 radicalité),	 a	 ceci	 de	 tragique	 qu'elle
s'accompagne	simultanément	d'un	discours	normatif	sur	la	religion	musulmane,
à	 l'aune	 de	 nos	 valeurs	 postmodernes.	 Il	 ne	 semble	 étrange	 à	 personne	 qu'un
Premier	ministre	ou	un	simple	journaliste	puisse	expliquer	que	cette	violence	n'a
rien	 à	 voir	 avec	 l'islam,	 endossant	 en	 passage	 sans	 vergogne	 le	 costume	 du
théologien.	 En	 août	 2016,	 l'ancien	ministre	 Jean-Pierre	 Chevènement	 prend	 la
tête	d'une	Fondation	pour	l'islam	de	France	avec	l'objectif	ambitieux	de	lancer	un
«	plan	pour	construire	l'islam	de	France{62}	»	(sic).
Pour	qui	a	pu	visionner	 les	 testaments	vidéo	de	Larossi	Aballa,	 l'assassin	du

couple	 de	 policiers	 de	Magnanville	 ou	 d'Abdel	Malik	 Petitjean,	 l'égorgeur	 de
Saint-Étienne-du-Rouvray,	 la	 réalité	 est	 toute	 autre.	 Le	 ton	 est	 calme,	 les
références	 religieuses	 (hadiths,	 sourates,	 invocations	 jaculatoires)	 sont
omniprésentes	 et	 surtout	 le	 fond	 du	 discours	 est	 à	 des	 lieues	 du	 discours
victimaire	 et	 revendicatif	 d'un	 rappeur	 de	 banlieue.	 Il	 y	 est	 question	 d'histoire
(relue	au	prisme	de	l'inéluctabilité	de	la	victoire	de	l'islam),	d'eschatologie	et	de
sacrifice	 :	 «	 Nous	 aimons	 davantage	 la	 mort	 que	 vous	 n'aimez	 la	 vie{63}	 »	 se
plaisent	à	répéter	 les	djihadistes.	Et	 ils	ne	mentent	pas.	Mais	ceci	est	 inaudible
pour	 les	 sociétés	 européennes.	 A	 posteriori,	 tout	 est	 fait	 d'ailleurs	 pour
disqualifier	 les	auteurs	de	ces	actes,	au	nom	d'une	vision	de	 la	 religion	qui	est
celle	 d'un	 vague	 christianisme	 édulcoré,	 où	 malgré	 le	 rappel	 récurrent	 des
croisades,	 il	 est	 admis	 qu'elle	 amènerait	 à	 la	 paix	 et	 à	 une	 forme	 de	 fusion
générale	dans	 la	 tolérance	 indifférenciée.	Ainsi	 la	presse	 tentera	de	disqualifier
Mohammed	Merah,	souvent	dépeint	en	dealer	et	en	nightclubber,	ou	Mohamed
Lahouaiej-Bouhlel,	 le	 tueur	de	Nice,	décrit	 comme	un	bisexuel,	qui	 se	 serait	«
radicalisé	 rapidement	 »	 selon	 les	 mots	 de	 Bernard	 Cazeneuve	 qui	 se	 trompa
lourdement	en	 l'occurrence{64}.	Dans	 la	peur	panique	qui	 suit	 chaque	attentat	 en
France,	il	est	une	priorité	:	déclarer	que	ces	actes	«	n'ont	rien	à	voir	avec	l'islam



».	En	niant	la	singularité	de	l'engagement	des	djihadistes,	il	s'agit	d'en	faire	des
produits	de	la	modernité.	Des	hommes	ordinaires	en	somme,	aussi	dépravés	que
nous.	Ainsi	la	violence	ne	peut	être	que	marginale,	le	fait	de	«	loups	solitaires	»,
parce	 qu'il	 est	 impensable	 que	 l'Autre	 ne	 puisse	 adhérer	 à	 notre	 système	 de
valeurs	dont	le	cœur	est	précisément	la	relativité	de	toute	valeur	!	Si	tout	se	vaut,
si	rien	ne	compte,	si	l'avenir	radieux	de	l'humanité	se	limite	à	une	fusion	dans	le
grand	 tout	 consumériste	 et	 cool,	 alors	 quand	 le	 «	 barbare	 »	 fait	 irruption,	 y
compris	en	notre	sein,	nous	sommes	incapables	de	le	nommer.	Nommer	l'ennemi
c'est	 précisément	 définir	 ce	 qui	 nous	 distingue,	 ce	 qui	 nous	 discrimine,	 c'est
tracer	 une	 frontière,	 une	 limite	même	 normative,	 c'est	 s'affirmer	 contre,	 toutes
choses	 auxquelles	 la	 culture	 contemporaine	 a	 décidé	 de	 renoncer.	 «	 Nous
vaincrons	parce	que	nous	 sommes	 les	plus	morts	»	 avait	prophétisé	 le	 regretté
Philippe	Muray.
Comment	 expliquer	 que	 le	 courant	 religieux	 le	 plus	 dynamique	 au	 sein	 de

l'islam	de	France	soit	le	salafisme	?	Au	départ,	il	y	a	bien	sûr	le	désir	de	réforme
(islah	en	arabe)	qui	est	déjà	présent	dans	le	wahhabisme	tel	qu'il	est	apparu	en
Arabie	dès	la	fin	du	XVIIIe	siècle.	Mais	le	malaise	identitaire	des	musulmans	de
France,	couplé	à	la	circulation	des	modèles	culturels	anglo-saxons,	à	dominante
multiculturaliste,	 a	 amplifié	 le	 phénomène	 depuis	 les	 années	 1980.
Contrairement	 à	 ce	 qu'espéraient	 certains	 spécialistes,	 l'islam	 en	 France,
confronté	 au	 modèle	 des	 sociétés	 démocratiques,	 n'a	 pas	 évolué	 vers	 une
acculturation	 dont	 Tariq	 Ramadan,	 prédicateur	 proche	 des	 Frères	 musulmans,
s'est	fait	le	chantre,	non	sans	ambiguïtés.	On	peut	même	dire	de	ce	dernier	qu'il
est	inutilement	montré	du	doigt	alors	même	qu'il	a	vu	son	audience	décliner	au
sein	des	musulmans	européens	et	en	particulier	 français.	Car	c'est	 l'inverse	qui
s'est	produit	 :	 le	découplage	entre	 la	société	d'accueil	et	 les	musulmans	n'a	 fait
que	 s'intensifier	 avec	 le	 temps.	 Comme	 l'a	montré	Gilles	Kepel,	 les	 individus
appartenant	 à	 la	 2e	 ou	 la	 3e	 génération	 de	 descendants	 d'immigrés	 sont	 en
moyenne	plus	pratiquants	que	 leurs	 aînés.	Et	 c'est	 davantage	 le	 concept	de	al-
Wala	wa-l-Bara,	 l'alliance	ou	le	désaveu,	qui	s'est	 imposé.	Cette	praxis,	définie
au	XIXe	siècle	par	l'un	des	petits-fils	d'Abd	al-Wahhab,	Sulayman	bin	Abdallah	Al
ash-Shaykh	 (1786-1818)	 définit	 la	 position	 du	 musulman	 face	 aux	 sociétés
infidèles	 ou	 mécréantes.	 Si	 pour	 les	 djihadistes	 ce	 dogme	 d'al-Walawa-l-Bara
doit	 pousser	 à	 la	 confrontation	 avec	 les	 infidèles,	 les	 salafistes	 quiétistes	 n'y
voient	 qu'un	 appel	 à	 une	 rupture	 symbolique	 avec	 l'Occident,	 notamment	 par
leurs	 tenues	 vestimentaires	 et	 le	 rejet	 du	mode	 de	 vie	 occidental.	Au-delà	 des
subtiles	 et	 parfois	 vaines	 distinctions	 entre	 quiétistes	 et	 djihadistes,	 ce	 que
l'enseignement	religieux	salafiste	implique,	toutes	tendances	confondues,	est	un
rejet	global	du	mode	de	vie	occidental	et	partant,	des	valeurs	de	la	majorité	des



Français	 :	 refus	 de	 la	 mixité,	 du	 contact	 avec	 une	 femme,	 exhortation	 à	 la
polygamie,	 interdits	 alimentaires	 stricts.	 La	 banalisation	 du	 salafisme	 dans	 les
banlieues	 françaises	notamment	ne	peut	qu'accroître	 le	découplage	culturel	des
populations	 issues	 de	 l'immigration	 et	 leur	 rejet	 massif	 des	 valeurs	 de	 la
République.	La	porosité	entre	les	deux	courants	est	une	réalité	dans	la	mesure	où
le	 rejet	 des	 normes	 non-musulmanes	 peut	 amener	 à	 un	 désir	 renforcé	 de	 les
combattre.	La	société	de	l'information	mondialisée	a	fait	le	reste,	à	la	faveur	des
crises	géopolitiques	des	dernières	années	qui	ont	touché	le	monde	musulman.	À
cet	égard,	 le	conflit	 israélo-palestinien	n'a	eu	aucune	peine	à	s'importer	dans	la
société	 française,	 ainsi	que	Gilles	Kepel	 l'avait	 fait	 remarquer	 en	 soulignant	 la
virulence	de	 l'antisémitisme	et	de	 l'antisionisme	chez	 les	personnes	 interrogées
pour	 son	 ouvrage	 sur	 les	 banlieues	 françaises{65}.	 C'est	 de	 ce	 mur
d'incompréhension	mutuelle,	érigé	discrètement	depuis	une	trentaine	d'années	en
France	que	 sont	venus	 se	briser	 les	 caricaturistes	de	Charlie	Hebdo.	D'un	 côté
une	 culture	 de	 l'irrévérence,	 matinée	 de	 tradition	 anarchiste,	 mais	 à	 vrai	 dire
inaudible	pour	beaucoup	de	Français	dans	la	mesure	où	la	subversion	des	valeurs
est	devenue	la	norme	de	la	«	société	du	spectacle	»	depuis	les	années	1980	et	de
l'autre,	 le	 «	 littéralisme	»,	 la	 réponse	dictée	par	une	 culture	où	 la	 sacralité	 fait
partie	des	référentiels	et	où	le	code	de	l'honneur,	la	vengeance,	font	partie,	qu'on
le	veuille	ou	non,	des	normes	sociales.

Djihad,	globalisation	et	sentiment	religieux

Les	crises	géopolitiques	 intervenues	depuis	plus	dix	ans	au	Proche-Orient	et
singulièrement	 en	 Irak	 (2003)	 et	 en	 Syrie	 (2011)	 n'ont	 fait	 qu'accentuer	 le
découplage	de	cette	contre-société.	Comment	expliquer	qu'un	jeune	Français	de
vingt	ans,	souvent	originaire	du	Maghreb	et	en	général	 ignorant	des	réalités	du
Machrek,	puisse	d'emblée	se	sentir	en	empathie	avec	des	enjeux	apparemment	si
lointains	?	Pourquoi	les	jeunes	Français	constituent-ils	l'effectif	le	plus	important
parmi	les	djihadistes	européens	présents	en	Syrie	?	En	juin	2014	était	proclamé
un	État	islamique	après	une	offensive	fulgurante	de	ce	groupe	armé	en	Irak	et	en
Syrie.	Ce	retour	à	un	Califat,	dont	l'élaboration	conceptuelle	remonte	aux	débuts
de	l'islam	apparaît	comme	une	sorte	d'utopie	révélatrice	de	la	profonde	crise	que
traverse	l'islam.	Conçu	comme	le	modèle	devant	assurer	la	succession	(khilafa)
du	Prophète,	 le	Califat	 joint	 le	pouvoir	politique	au	pouvoir	 religieux.	 Il	 s'était
très	vite	brisé	sur	les	dissensions	au	sein	de	l'islam	des	débuts,	donnant	naissance
au	 premier	 schisme	 entre	 partisans	 de	 la	 Sunna	 (sunnites)	 et	 partisans	 (shi'a)



d'Ali,	appelés	plus	tard	chiites.	S'il	y	eut	bien	un	calife	(turc)	jusqu'en	1924,	en
réalité	la	fonction	avait	été	largement	vidée	de	son	sens	dès	le	Moyen	Âge,	sous
l'action	 des	 différences	 culturelles	 et	 linguistiques	 présentes	 au	 sein	 du	monde
musulman.	 Du	 coup,	 la	 proclamation	 d'al-Baghdadi	 comme	 calife	 apparaît
comme	désuète,	mais	constitue	en	fait	une	formidable	bouffée	d'utopie	d'autant
que	 les	 terres	 convoitées	 par	 ce	 proto-État	 ont	 une	 résonance	 eschatologique
dans	 les	 textes	 de	 l'islam,	Coran	 et	 hadiths	 inclus.	 Cette	 dimension	 a	 un	 effet
d'entraînement	sur	les	populations	musulmanes	sunnites	locales	mais	aussi	pour
cette	jeunesse	française	qui	ne	se	reconnaît	pas	dans	notre	modèle	culturel	:	pour
ces	derniers,	le	djihad	est	aussi	le	moyen	d'une	forme	de	«	régénération	»	par	les
lieux.	 La	 géographie	 joue	 ici	 un	 rôle	 majeur	 :	 il	 n'est	 que	 de	 consulter	 la
littérature	 djihadiste	 pour	 constater	 combien	 la	 référence	 au	 «	 Shâm	 »
(littéralement	 l'espace	à	gauche,	contrairement	au	Yémen	qui	signifie	aussi	«	à
droite	 »),	 à	 l'«	 Irak	 »	 est	 prépondérante	 :	 elles	 furent	 celles	 précisément	 des
premiers	déchirements	de	l'islam	(Hussein,	fils	d'Ali	fut	vaincu	et	tué	à	Kerbala
en	 Irak)	 et	 seront	 celles	 du	 combat	 final	 contre	 Shaytan	 à	 la	 fin	 des	 temps
(Damas	ou	Shâm).	Or	toutes	ces	références	figuraient	depuis	longtemps	en	toute
légalité	 sur	 nombre	 de	 sites	 francophones	 djihadistes,	 bâties	 autour	 d'un
triptyque	 récurrent	 :	 régénération,	 émotion,	 renonciation.	 Régénération	 par	 le
retour	 sur	 des	 terres	 historiques	 et	 apocalyptiques,	 émotion	 religieuse	 et
effusions	 entre	 ces	 jeunes	 hommes	 qui	 reconstituent	 une	Oumma	 concrète	 et
enfin	 renonciation	 au	 style	 de	 vie	 occidental,	 souvent	 jugé	 corrompu	 et
permissif.	 Les	 jeunes	 djihadistes,	 qui	 se	 sentent	 en	 opposition	 avec	 la	 société,
avec	 leur	 famille,	marquent	 leur	différence	en	s'engageant	dans	un	mouvement
religieux	 extrême,	 critiqué	 et	 rejeté	 par	 la	 grande	 majorité	 des	 gens,	 très
médiatisé	et	très	spectaculaire	qui	les	arrache	de	façon	radicale	et	extrêmement
contraignante	à	leur	milieu	et	à	leur	mode	de	vie.	Si	pour	les	jeunes	européens,
on	 peut	 relier	 la	 force	 de	 ce	 sentiment	 religieux	 au	 rejet	 de	 la	 laïcité	 et	 du
caractère	permissif	des	sociétés	où	ils	vivent,	on	peut	aussi	l'appliquer	aux	jeunes
djihadistes	maghrébins	et	saoudiens,	qui	vivent	dans	des	sociétés	où	la	religion
est	très	présente	mais	la	tension	avec	l'occidentalisation	du	monde	est	très	forte.
De	ce	point	de	vue,	ils	participent	sans	le	savoir	de	la	mondialisation	de	l'offre
religieuse,	horizontale,	sans	magistère,	nomade	et	déculturée,	épousant	ainsi	les
formes	 de	 la	 globalisation	 de	 l'information	 permise	 par	 les	 réseaux	 sociaux	 et
que	 l'on	 retrouve,	 toutes	 choses	 égales	 d'ailleurs,	 dans	 le	 mouvement
évangélique	 né	 aux	États-Unis	 et	 le	 phénomène	 des	born	again	 christians.	 Le
succès	de	ce	néofondamentalisme	réside	dans	le	fait	que	ce	dernier	fait	l'apologie
paradoxale	 de	 la	 déculturation	 qui	 permet	 de	 penser	 une	 «	 pure	 »	 religion
indépendamment	 de	 toutes	 ses	 variations	 et	 influences	 culturelles.	 En	 quête



d'identité	 et	 prétendant	 refuser	 la	 mondialisation	 occidentale	 et	 les	 références
culturelles	de	leurs	pays	d'origine,	les	djihadistes	européens	participent	en	réalité
de	 cette	 globalisation	 qui	 institue	 un	 découplage	 entre	 culture	 et	 foi,	 sorte	 de
schizophrénie	qui	se	résout	en	violence	apocalyptique.



6.
La	France	est-elle	une	puissance	sunnite	?

Arabie	saoudite	et	Qatar	luttent	ces	dernières	années	pour	s'imposer	au	sein	du
monde	sunnite	en	usant	d'un	soft	power	 largement	 inspiré	du	 fondamentalisme
soit	 wahhabite	 soit	 frériste.	 Partout	 les	 critiques	 se	 font	 sentir,	 jusques	 et	 y
compris	 aux	 États-Unis,	 où	 le	 désaveu	 d'Obama	 dans	 ses	 derniers	 mois	 de
présidence	fut	palpable	même	si	le	volume	des	ventes	d'armes	américaines	à	ces
pays	n'a	jamais	été	aussi	élevé	depuis	quarante	ans.	C'est	le	moment	que	choisit
la	 France	 pour	 opérer	 un	 rapprochement	 marqué	 avec	 ces	 dits	 pays,	 où	 le
business	first	semble	être	devenu	le	maître	mot	d'une	diplomatie	aux	abois.	Pour
autant,	les	raisons	de	ce	rapprochement	inédit	sont	complexes.

France-pays	du	Golfe,	une	si	courte	histoire

Dans	 un	 premier	 temps,	 il	 est	 nécessaire	 d'évoquer	 la	 fameuse	 «	 politique
arabe	 »	 de	 la	 France.	 Comme	 tout	 le	 legs	 symbolique	 du	 gaullisme,	 cette
expression	 vise	 à	 prendre	 la	 partie	 pour	 le	 tout	 et	 à	 généraliser	 ce	 qui	 ne	 fut
qu'une	 courte	 période	 de	 rattrapage	 entre	 l'expédition	 de	 Suez	 de	 1956,
désastreuse	pour	notre	image	dans	le	monde	arabe,	la	fin	de	la	guerre	d'Algérie,
tout	aussi	désastreuse,	et	la	Guerre	des	Six	jours	:	la	petite	phrase	de	De	Gaulle
sur	«	le	peuple	d'élite,	sûr	de	lui	et	dominateur	»	passera	à	la	postérité	et	l'on	ne
dira	jamais	assez	combien	elle	permit	miraculeusement	d'oublier	chez	les	Arabes
les	séquences	précédemment	évoquées.	Longtemps,	en	fait,	la	politique	d'un	État



dans	 la	 région	 se	 jugeait	 à	 l'aune	 de	 sa	 position	 vis-à-vis	 du	 conflit	 israélo
palestinien.	De	ce	point	de	vue,	 la	France	parvint	 toujours	à	naviguer	entre	 les
écueils	 nombreux	 de	 la	 région	 en	 réussissant	 la	 prouesse	 d'apparaître
alternativement	 comme	 le	 plus	 fervent	 soutien	 des	 régimes	 militaires	 arabes,
supposément	hostiles	à	l'État	hébreu,	comme	l'Irak,	et	le	meilleur	ami	d'Israël	qui
–	on	 l'oublie	souvent	–	doit	essentiellement	à	 la	 IVe	République	d'être	devenue
une	 puissance	 nucléaire.	 En	 fin	 de	 compte,	 pour	 reprendre	 les	 mots	 d'Hubert
Vedrine	dans	Les	Mondes	de	François	Mitterrand	(Fayard,	2016),	il	faut	se	poser
la	question	suivante	:	«	Quand,	depuis	la	fin	de	la	Seconde	Guerre	mondiale,	la
France	a-t-elle	vraiment	joué	un	rôle	clef	au	Proche	Orient	?	»
En	 réalité,	 Paris	 effectue	 surtout	 des	 «	 coups	 »	 :	 il	 n'existe	 pas	 de	 politique

spécifique	 de	 la	 France	 mais	 plutôt	 une	 succession	 d'initiatives	 souvent
symboliques,	parfois	contradictoires	et	suffisamment	étalées	dans	le	temps	pour
pouvoir	frapper	l'imaginaire,	en	particulier	de	la	fameuse	«	rue	arabe	»	:	visite	de
Mitterrand	 à	Beyrouth	 peu	 après	 l'attentat	 du	Drakkar,	Yasser	Arafat	 soigné	 à
Clamart	 jusqu'à	 sa	mort,	discours	de	Dominique	de	Villepin	à	 l'ONU	en	2003.
Car	concomitamment,	une	des	constantes	de	notre	pays	est	de	ménager	Israël	et
réaffirmer	son	droit	à	exister	en	tant	qu'État.	Même	si	le	Quai	d'Orsay	compte	à
cette	 époque	 des	 diplomates	 chevronnés,	 fins	 connaisseurs	 du	monde	 arabe	 et
dont	 les	sympathies	envers	 la	cause	palestinienne	étaient	bien	connues.	Claude
Cheysson,	 entre	 1981	 et	 1984,	 fut	 sans	 doute	 le	 dernier	ministre	 des	 Affaires
étrangères	(rebaptisé	ministre	des	Relations	extérieures)	dont	les	sympathies	pro-
arabes	étaient	aussi	prononcées	:	il	fit	ainsi	prévenir	les	responsables	libanais	de
la	milice	chiite	Amal	que	leur	caserne	serait	bombardée	par	la	chasse	française,
en	 représailles	à	 l'attentat	du	Drakkar.	Effectivement,	 seule	 la	mort	d'un	berger
innocent	fut	à	déplorer	:	il	fut	écrasé	par	une	bombe	inerte	larguée	par	un	avion,
tandis	que	 les	autres	aéronefs	détruisaient	des	bâtiments	vides,	évacués	peu	de
temps	avant.	Si	cet	épisode	laissa	un	goût	amer	chez	les	militaires,	il	y	avait	pour
les	responsables	français	d'alors	une	volonté	évidente	de	ne	pas	couper	le	contact
avec	 les	 Syriens	 afin	 de	 ne	 pas	 insulter	 l'avenir.	 «	 A	 Beyrouth,	 avait	 déclaré
Mitterrand	 au	 lendemain	 de	 l'attentat,	 tout	 le	monde	 tire	 sur	 tout	 le	monde	 »,
refusant	par-là	de	désigner	les	coupables.
Même	 si	 les	 liens	 de	 la	 France	 avec	 les	 pays	 du	 Golfe	 sont	 anciens,	 en

particulier	dans	le	domaine	de	la	vente	d'armement,	le	volume	récent	des	ventes
et	 les	 partenariats	 presque	 exclusifs	 avec	 ces	 pays	 pour	 les	 investissements	 en
retour	 posent	 inévitablement	 la	 question	de	 notre	 dépendance	 commerciale.	Et
celle	des	contreparties	politiques	qui	l'accompagnent.	Tout	se	passe	comme	si	la
diplomatie	 française,	 sous	 l'impulsion	 notamment	 de	 Laurent	 Fabius,	 avait	 été
uniquement	préoccupée	de	signer	des	contrats	avec	ces	monarchies	et	de	mettre



les	orientations	de	notre	politique	étrangère	en	accord	parfait	avec	 les	 leurs	 :	à
l'exception	du	Mali,	toutes	les	prises	de	positions	et	interventions	de	la	France	en
Afrique	et	au	Moyen-Orient,	en	particulier	au	Yémen,	témoignent	d'un	suivisme
aveugle.
À	 l'origine	 se	 trouve	 la	 relation	 particulière,	 quasi	 fusionnelle,	 nouée	 par

Jacques	 Chirac	 avec	 le	 Premier	 ministre	 libanais	 Rafic	 Hariri.	 Ce	 libanais
sunnite,	originaire	de	Saïda,	fit	fortune	en	Arabie	saoudite	dans	le	BTP	avant	de
se	lancer	en	politique	au	Liban.	Il	fut	le	candidat	du	royaume	des	Saoud,	dont	il
avait	aussi	la	nationalité,	dans	ce	pays	alors	occupé	par	la	Syrie.	Ce	fut	l'époque
de	la	reconstruction	du	Liban,	suite	aux	accords	de	Taëf	parrainés	par	Riyad,	et
l'empire	Hariri	déploya	sa	formidable	machine	affairiste	dans	le	pays	du	Cèdre,
où	 les	 intérêts	 privés	 s'identifient	 souvent	 avec	 les	 finances	 publiques.	 Hariri
bétonne	le	centre-ville	de	Beyrouth	et	rafle,	sans	appel	d'offres	le	plus	souvent,
les	 marchés	 publics	 ou	 les	 confie	 à	 des	 proches	 liés	 à	 l'Arabie	 saoudite.	 La
société	 Sukleen,	 au	 cœur	 de	 la	 crise	 des	 déchets	 qui	 touche	 depuis	 2015
Beyrouth	et	le	Mont-Liban,	aurait	ainsi	fait	payer	très	cher	ses	prestations,	sans
concurrence,	pour	un	montant	de	150	millions	de	dollars	annuels,	le	tout	avec	la
bénédiction	 de	 l'homme	 d'affaires	 devenu	 Premier	 ministre.	 Son	 propre	 parti
politique,	 le	 Courant	 du	 Futur,	 est	 d'ailleurs	 de	 notoriété	 publique	 financé	 par
Sukleen.	À	la	suite	de	l'attentat	qui	lui	coûtera	la	vie	le	14	février	2005,	Jacques
Chirac	 sera	 l'un	des	premiers	 à	 se	 rendre	 sur	 place.	Celui	 qui	 avait	 été	 le	 seul
chef	d'État	étranger	présent	aux	obsèques	d'Hafez	el-Assad	en	2000	devint	tout	à
coup	le	pire	ennemi	de	Damas	:	l'armée	syrienne	doit	se	retirer	en	avril	2005	d'un
Liban	qu'elle	occupait	depuis	trente	ans.
Plus	tard,	ce	fut	Nicolas	Sarkozy	qui	s'enticha	de	l'émir	du	Qatar,	francophone,

et	 surtout	 grand	 concurrent	 de	 l'Arabie	 saoudite	 dans	 la	 géopolitique	 de	 la
région.	Il	fut	le	premier	chef	d'État	arabe	reçu	à	l'Élysée	et	figurait	à	la	droite	du
président	lors	du	défilé	du	14	juillet	2008.	Une	façon	pour	Sarkozy	de	prendre	le
contre-pied	des	chiraquiens	sans	doute,	mais	aussi	parce	que	sa	culture	politique
le	prédisposait	à	une	forme	de	fascination	pour	la	réussite	foudroyante	de	ce	petit
pays	richissime.	En	janvier	2008,	une	convention	fiscale	franco	qatarie	fit	de	la
France	le	pays	le	plus	accueillant	pour	les	IDE	et	les	résidents	du	petit	émirat,	en
particulier	 dans	 l'immobilier.	 Les	 contreparties	 stratégiques	 furent	 évidentes	 :
Nicolas	Sarkozy	s'enticha	du	président	 syrien	Bachar	el-Assad	au	point	que	ce
dernier	assista	lui	aussi	au	défilé	du	14	juillet.	Cette	passion	soudaine	fut	aussi
inspirée	 par	 le	 Qatar,	 qui	 entretenait	 à	 l'époque	 d'excellentes	 relations	 avec
Damas	 et	 investissait	 massivement	 en	 Syrie,	 notamment	 via	 un	 projet	 de
transport	de	gaz	qui	échoua	finalement	l'année	suivante.	Même	suivisme	français
sur	le	dossier	libyen	en	2011.	En	Libye,	le	Qatar	a	investi	plus	de	deux	milliards



de	dollars	dans	 le	 soutien	aux	éléments	 les	plus	 radicaux	à	Kadhafi.	L'alliance
totalement	 improbable	 entre	 l'OTAN,	 les	 islamistes,	 le	 tout	 sous	 la	 caution
morale	 d'un	 Bernard-Henri	 Lévy	 aboutit	 à	 un	 soutien	 direct	 à	 la	 rébellion
islamiste.	Selon	les	 journalistes	Georges	Malbrunot	et	Christian	Chesnot,	ce	ne
sont	pas	moins	de	vingt	mille	 tonnes	d'armes	qui	seront	 livrées	par	 le	Qatar	en
Libye{66}.	 La	 technique	 est	 simple	 :	 le	 Qatar	 promet	 de	 payer	 des	 armes,
françaises	 notamment,	 et	 les	 distribue	 à	 qui	 le	 veut	 bien	 :	 ainsi	 entre	 avril	 et
octobre	2011,	 une	vingtaine	d'avions-cargos	 s'envolent	 du	Qatar	 pour	 la	Libye
chargés	de	 lance-roquettes,	de	fusils	d'assaut,	d'uniformes	militaires	et	de	pick-
up.	 Que	 ce	 soient	 les	 islamistes	 qui	 aient	 reçu	 l'essentiel	 de	 ces
approvisionnements,	 au	 détriment	 du	 CNT,	 ne	 semble	 pas	 avoir	 inquiété	 les
Français,	ni	 les	Américains.	Sur	place,	 le	Qatar	 s'appuie	 sur	un	homme	qui	va
jouer	 un	 rôle	 important	 en	 Syrie	 :	 Abdelhakim	 Belhadj,	 41	 ans,	 originaire	 de
Derna.	 C'est	 un	 ancien	 djihadiste,	 émir	 du	 Groupe	 islamique	 combattant	 en
Libye,	ancien	d'Irak	que	la	CIA	avait	fini	par	capturer	et	livrer	à	Kadhafi.	Et	c'est
Al	 Jazeera	 qui	 l'impose	 peu	 après	 la	 chute	 de	 Tripoli	 en	 lui	 donnant	 une
couverture	médiatique	 inégalée	 qui	 fait	 de	 lui	 celui	 qui	 a	 vaincu	Kadhafi.	 En
2010,	ce	dernier	l'avait	relâché	en	vertu	d'accords	de	réconciliation	du	pays.	«	Le
Qatar	ne	laisse	pas	le	choix	à	ses	partenaires.	Il	paie,	il	a	choisi	ses	hommes	et
estime	avoir	 le	droit	 de	 faire	 comme	 il	 veut	»	 rappellent	 les	deux	 journalistes.
Belhadj	passera	ensuite	en	Syrie	dès	l'été	2011	à	la	tête	d'une	katiba	de	Libyens,
Katibat	 al-Battar	 al-Libi,	 où	 l'on	 retrouvera	 un	 certain	 Abdelhamid	 Abaaoud,
belgo-marocain	qui	participa	aux	attentats	de	novembre	2015	à	Paris	qui	 firent
130	morts.
Quant	à	François	Hollande	:	dès	sa	nomination,	c'est	une	histoire	passionnée

qui	commence	avec	le	royaume	saoudien.	Le	président	français	passe	les	fêtes	de
fin	d'année	à	Riyad	en	décembre	2012	et	c'est	Jean-Yves	Le	Drian	qui	va	mettre
toute	son	énergie	de	ministre	de	la	Défense	au	service	des	intérêts	commerciaux
de	 l'industrie	 d'armement	 française.	 Il	 n'a	 pas	 vraiment	 le	 choix	 car,	 ayant
négocié	 âprement	 avec	Bercy	 la	Loi	de	programmation	militaire	2014-2019,	 il
lui	faut	trouver	plusieurs	milliards	de	«	recettes	exceptionnelles	».	Le	Qatar,	puis
l'Égypte	(avec	un	financement	saoudien)	figurent	au	tableau	de	chasse	du	VRP
Le	Drian	qui	 est	devenu	 le	premier	ministre	à	 avoir	 exporté	 le	Rafale.	En	mai
2015,	fait	unique	dans	l'histoire	du	Conseil	de	coopération	du	Golfe,	le	président
français	 était	 l'invité	 d'honneur	 de	 ce	 sommet	 des	 monarchies	 pétrolières.	 La
France	 est	 vue	 comme	 un	 partenaire	 fiable	 et	 apprécié	 car	 elle	 soutient
scrupuleusement	 leur	 politique	 régionale	 :	 fermeté	 appréciée	 sur	 le	 dossier
iranien,	 soutien	 lorsqu'il	 s'est	 agi	 de	 «	 punir	 »	 Bachar	 el-Assad	 et	 appui
diplomatique	 à	 la	 «	 sale	 guerre	 »	 menée	 au	 Yémen	 par	 le	 même	 Conseil	 de



coopération	du	Golfe.	Pendant	ce	temps,	sur	le	dossier	syrien,	la	France	continue
à	faire	entendre	sa	petite	musique	dissonante	dont	les	échos	entrent	en	résonance
totale	 avec	 ces	 monarchies.	 Qui	 sinon	 la	 France	 s'est	 prononcée	 avec	 une
constance	 qui	 confinait	 à	 l'aveuglement	 pour	 l'exclusion	 de	 l'Iran	 des
négociations	?	Laurent	Fabius	avait	d'ailleurs	déclaré,	sans	rire,	pour	se	justifier	:
«	 L'Iran	 est	 une	 puissance	 déstabilisatrice	 de	 la	 région,	 elle	 ne	 peut	 pas	 faire
partie	de	 la	 solution.	»	Les	exécutions	capitales,	dont	celle	en	 janvier	2016	du
cheikh	chiite	Nimr,	une	véritable	provocation	envers	l'Iran,	ne	suscitèrent	jamais
que	des	commentaires	très	discrets	de	la	part	de	la	diplomatie	française...	Il	aura
fallu	plusieurs	jours	pour	que	la	France	«	déplore	»	l'exécution	d'un	«	dignitaire
chiite	 »	 (le	 nommer	 eût	 sans	 doute	 fâché	 Riyad).	 Une	 exécution	 qui	 prouvait
d'ailleurs	 que	 l'Arabie	 perdait	 son	 sang-froid	 :	 ce	 dignitaire,	 exécuté	 en	même
temps	 que	 des	 djihadistes	 d'AQPA	 pour	 faire	 bonne	 mesure,	 n'avait	 rien	 d'un
terroriste.	 Certains	 auraient	 même	 été	 inspirés	 en	 relevant	 que	 de	 surcroît,	 il
n'avait	pas	suivi	Téhéran	sur	la	crise	syrienne	et	avait	dès	les	débuts	du	conflit
condamné	la	répression	brutale	effectuée	par	les	autorités	syriennes.
Au-delà	 de	 la	 rupture	 néoconservatrice	 observée	 depuis	 plus	 d'une	 décennie

chez	 les	 hauts	 fonctionnaires	 du	 Quai	 d'Orsay{67},	 qui	 semble	 mettre	 fin	 à	 la
tradition	 dite	 «	 gaulliste	 »	 de	mesure	 et	 d'équilibre	 de	 la	 diplomatie	 française,
c'est	 ce	 rapprochement	 quasi	 exclusif	 avec	 le	 Qatar	 et	 l'Arabie	 saoudite	 qui
interroge.	 La	 France	 est	 donc	 devenue	 une	 partenaire	majeure	 des	 États	 de	 la
région	qui	 tente	d'éclipser	une	Amérique	plus	mesurée	et	 en	voie	de	 retrait	du
Moyen-Orient,	dynamique	observée	depuis	la	première	présidence	Obama	et	que
Donald	 Trump	 amplifiera	 à	 n'en	 pas	 douter.	 Il	 est	 permis	 de	 douter	 que	 ces
engagements	forts	aux	côtés	des	puissances	sunnites	aient	un	quelconque	intérêt
stratégique	à	l'heure	de	la	chute	des	prix	du	pétrole	et	au	moment	où	ces	pays,	et
en	particulier	l'Arabie	saoudite,	connaissent	des	difficultés	sociales	et	financières
sans	 précédent.	 Que	 cet	 engagement	 court-termiste	 aux	 côtés	 des	 régimes	 les
plus	archaïques	qui	soient	tranche	furieusement	avec	les	idéaux	dont	se	prévaut
par	 ailleurs	 la	 France	 importe	 finalement	 peu.	 Ce	 qui	 est	 plus	 gênant	 est	 que
cette	Ryalpolitik	 est	 tout	 sauf	 une	 politique	 réaliste	 dans	 un	Moyen-Orient	 en
recomposition.	 Elle	 en	 dit	 long	 sur	 l'échec	 de	 la	 pensée	 stratégique	 française
depuis	plus	d'une	décennie.
Tout	 se	 passe	 comme	 si,	 à	 partir	 de	 2007,	 la	 position	 de	 la	 France	 avait

consisté	à	démanteler	de	façon	minutieuse	tout	ce	qui	pouvait	encore	faire	penser
à	 la	 fameuse	 «	 politique	 arabe	 de	 la	France	 ».	Cette	 expression	 renvoyait	 à	 la
réputation	–	malgré	les	réserves	évoquées	plus	haut	–	de	mesure	et	d'équilibre	de
Paris	qui	fut	longtemps	l'un	des	seuls	acteurs	de	ce	rang	à	pouvoir	parler	à	tous	et
partant,	de	peser	dans	les	affaires	de	la	région.	Depuis	2007,	c'est	vers	la	place



qu'abandonne	progressivement	 l'Amérique	dans	 la	 région	que	semblent	 lorgner
nos	dirigeants	français.	Devenue	la	meilleure	amie	des	monarchies	pétrolières,	la
France	 se	 retrouve	 alignée	 scrupuleusement	 sur	 les	 positions	 diplomatiques	 de
ces	 dernières.	 Dans	 un	 mélange	 d'amateurisme,	 de	 business	 first	 (les	 contrats
militaires	français	avec	 l'Arabie	saoudite	et	 le	Qatar	étaient	censés	se	monter	à
plusieurs	milliards	d'euros)	et	de	néoconservatisme	pourtant	passé	de	mode	outre
atlantique,	le	pays	des	droits	de	l'homme	s'est	retrouvé	aux	côtés	des	régimes	les
plus	 archaïques	 sur	 le	 plan	 de	 la	 gouvernance	 pour	 condamner	 l'arbitraire	 et
justifier	 ses	 interventions	 au	nom	de	 considérations	morales	 et	 humanitaires,	 à
condition	que	cela	ne	concerne	ni	l'Arabie,	ni	le	Qatar.	En	pointe	sur	le	dossier
syrien,	freinant	des	quatre	fers	l'accord	sur	le	nucléaire	iranien,	Paris	se	retrouve
de	fait	aligné	sur	les	positions	des	pays	sunnites	de	la	région.
Tout	 ceci	 a	 culminé	 récemment	 avec	 la	 remise	de	 la	Légion	d'honneur,	 le	 4

mars	 2016,	 au	 prince	 saoudien	 Ben	 Nayyef,	 ancien	 ministre	 de	 l'Intérieur	 du
royaume.	 Pour	 être	 juste,	 le	 personnage	 n'était	 pas	 le	 pire	 candidat	 à	 la
décoration	suprême	:	son	action	de	renseignement	contre	AQPA	fut	coordonnée
dans	 les	 années	 passées	 avec	 les	 services	 de	 sécurité	 des	 grands	 pays
occidentaux	 et	 avait	 été	 précieuse.	Mais	 l'Élysée	 s'est	 piégée	 elle-même	 en	 le
décorant	 en	 catimini,	 et	 en	 laissant	 annoncer	 par	 la	 presse	 saoudienne	 le
lendemain	 que	 la	 cérémonie	 avait	 eu	 lieu,	 à	 un	moment	 où	 l'opinion	 publique
française	est	de	plus	en	plus	perplexe	vis-à-vis	de	cette	Ryalpolitik.
Mais	 il	 faut	 cependant	 aller	 plus	 loin	 que	 les	 accusations	 de	 collusion

financière	ou	de	business	 first	 à	 courte	 vue.	La	 «	 secte	 »,	 celle	 de	 ce	 qu'il	 est
convenu	d'appeler	les	«	néoconservateurs	»,	a	surtout	une	préoccupation	majeure
qui	 rassemble	 ses	 membres	 influents	 au	 sein	 des	 ministères	 des	 Affaires
étrangères	 et	 de	 la	 Défense.	 La	 plupart	 de	 ses	 membres	 ont	 commencé	 leur
carrière	 au	 sein	 de	 la	 Direction	 des	 Affaires	 stratégiques	 et	 du	 Désarmement.
Leur	 obsession	 :	 la	 préservation	 de	 l'outil	 de	 dissuasion	 nucléaire	 français,	 la
fameuse	bombe	«	bleu-blanc-rouge	».	Et	l'Iran	est	leur	cible	principale,	dans	la
mesure	 où	 le	 danger	 de	 prolifération	 est	 susceptible	 de	 marginaliser	 l'arme
nucléaire	française.	Cette	position	fait	converger	nombre	d'intérêts	et,	partant,	de
groupes	de	pression,	qui	se	retrouvent	sur	la	question	iranienne	:	les	atlantistes,
qui	 souhaitent	 un	 arrimage	 fort	 à	 Washington	 (légèrement	 déçus	 par	 Obama
cependant	 sur	 l'Iran	 mais	 plutôt	 confiants	 dans	 Donald	 Trump)	 ;	 le	 lobby	 de
l'armement	qui	a	intérêt	à	ce	soutien	sans	faille	aux	Arabes	du	Golfe	tétanisés	par
l'émergence	 perse	 ;	 les	 «	 humanitaires	 »	 inquiets	 des	 violations	 des	 droits	 de
l'homme	en	 Iran	 ;	enfin,	 les	amis	d'Israël.	Une	sorte	de	convergence	des	 luttes
qui	 explique	 la	 belle	 unanimité	 des	 décideurs	 français.	 Une	 politique	 somme
toute	qui	a	le	mérite	de	la	cohérence	mais	qui,	en	fait	de	politique	syrienne,	n'est



que	l'effet	collatéral	d'une	position	qui	est	d'abord	farouchement	anti-iranienne.
Pour	 le	Quai	 d'Orsay,	 la	 priorité	 est	 à	 la	 lutte	 contre	 la	 prééminence	 iranienne
dans	 la	 région.	 Paris	 est	 plus	 que	 jamais	 décidé	 à	 endosser	 le	 costume	 de
protecteur	 des	 intérêts	 des	Arabes	 (du	Golfe)	 vis-à-vis	 de	 l'Iran	 :	 sait-on	 dans
quel	engrenage	cette	lubie	risque	d'entraîner	la	France	à	l'avenir	?



7.
Géopolitique	des	chrétiens	d'Orient	:	faux-

semblants	et	malentendus	tragiques

La	question	des	chrétiens	d'Orient	est	un	serpent	de	mer	de	la	géopolitique	de
l'Occident.	Avec	le	terme	même	de	«	chrétiens	d'Orient	»,	nous	sommes	en	face
d'une	forme	de	représentation	du	monde	qui	renvoie	à	la	position	hégémonique
de	l'Occident	dans	sa	vision	de	la	région.	Car	si	on	y	regarde	bien,	ces	chrétiens
n'ont	en	effet	rien	d'«	orientaux	»	:	le	foyer	originel	du	christianisme	–	le	Moyen-
Orient	 –	 fut	 plutôt	 le	 lieu	 d'une	 centralité	 d'où	 il	 se	 diffusa	 vers	 l'Ouest,	mais
aussi	vers	 l'Est	dans	 les	confins	de	 l'Empire	perse	et	même	jusqu'en	Chine	dès
avant	 le	 premier	 millénaire.	 L'actualité	 de	 l'été	 2014	 a	 braqué	 les	 regards	 sur
cette	 communauté	 en	 Irak	 à	 l'occasion	 de	 la	 politique	 d'épuration	 ethnique	 à
laquelle	s'est	livré	l'État	islamique	dans	la	plaine	de	Ninive,	mais	il	n'est	pas	sûr
que	l'Occident	ait	saisi	tous	les	enjeux	de	leur	présence	millénaire	dans	la	région.

Des	victimes	encombrantes

Depuis	 la	 fin	 de	 la	 deuxième	 Guerre	 mondiale,	 la	 question	 du	 sort	 des
chrétiens	 d'Orient	 est	 restée	 largement	 marginale	 dans	 les	 préoccupations	 des
Occidentaux.	Depuis	que	s'étaient	instaurés	ces	régimes	«	laïcs	»	dans	le	monde
arabe,	régimes	qui	protégeaient	de	fait	ces	communautés,	l'Occident	s'interdisait
toute	 interférence	 sur	 ce	 sujet,	 dans	 un	 contexte	 postcolonial	 tendu	 où	 toute



parole	 en	 ce	 sens	 prenait	 les	 apparences	 d'une	 intolérable	 ingérence	 dans	 les
affaires	 intérieures	d'États	désormais	affranchis	du	 joug	colonial.	La	sensibilité
de	la	Turquie	actuelle	quant	à	la	question	du	génocide	arménien	vient	témoigner
de	 cette	 défiance	 envers	 une	 Europe	 pourtant	 très	 timide	 dans	 ses	 demandes,
mais	 accusée	 de	 manipuler	 la	 question	 à	 des	 fins	 politiques.	 Il	 faut	 bien
reconnaître	que	cette	période	correspond	a	posteriori	à	une	totale	disparition	des
massacres	et	exactions	dont	les	communautés	chrétiennes	étaient	régulièrement
victimes{68}.	Quoi	qu'il	en	soit,	ces	régimes	assuraient	peu	ou	prou	cette	mission
de	 protection,	 en	 permettant	 une	 forme	 d'intégration	 politique	 de	 ces
communautés	dans	les	sociétés	arabes	et	en	utilisant	leurs	relations	étroites	avec
le	 monde	 occidental.	 Le	 durcissement	 intervient	 à	 la	 fin	 du	 XXe	 siècle	 :
l'islamisation	 rampante	 des	 sociétés	 depuis	 les	 années	 1980,	 l'émergence	 du
religieux	dans	la	sphère	politique,	dont	la	Révolution	iranienne	fut	le	détonateur,
commencèrent	 alors	 à	 produire	 leurs	 effets.	 Les	 communautés	 chrétiennes	 se
sont	senties	menacées	et	leurs	inquiétudes	ont	conduit	à	une	prise	de	conscience
dans	 certains	 milieux	 ecclésiaux	 en	 Occident.	 Mais	 c'est	 l'intervention
américaine	 de	 2003	 en	 Irak	 qui	 a	 paradoxalement	 accéléré	 cette	 tendance	 :	 en
livrant	 le	 pays	 à	 l'anarchie	 et	 au	 chaos	 suite	 au	 démantèlement	 des	 structures
politico-militaires,	les	États-Unis	ont	entraîné	un	exode	des	chrétiens	d'Irak	dont
on	 estime	que	 les	2/3	des	 effectifs	 ont	 quitté	 le	 pays	 en	une	décennie,	 passant
d'un	million	à	moins	de	trois	cent	mille	aujourd'hui.	Du	coup,	la	question	connut
à	partir	de	là	un	regain	d'intérêt	:	commémorations	en	tous	genres,	en	des	lieux
symboliques	 comme	 ce	 colloque	 tenu	 en	 2007	 à	 l'EHESS	 en	 partenariat	 avec
l'Institut	 du	 monde	 arabe,	 avec	 des	 intervenants	 inattendus	 comme	 Bernard
Kouchner	 ou	 Régis	 Debray.	 Dans	 le	 champ	 de	 la	 recherche	 universitaire
également,	 le	sujet	avait	suscité	un	véritable	engouement	qui	a	contribué	à	une
perception	de	l'Orient	moins	exclusivement	centrée	sur	l'islam.	Mais	il	était	trop
tard.

Qui	sont-ils	?

Les	chrétiens	d'Orient	peuvent	être	comparés	à	une	galaxie	ou,	pour	emprunter
une	 métaphore	 géographique,	 à	 un	 archipel.	 Présents	 essentiellement	 sur	 un
territoire	qui	s'étend	de	la	vallée	du	Nil	aux	confins	de	l'Irak,	ils	présentent	une
discontinuité	spatiale	manifeste	qui	fait	toute	la	spécificité	de	leur	existence	dans
la	région.	Bien	que	les	estimations	démographiques	soient	toujours	hasardeuses
dans	 les	 pays	 considérés,	 on	 peut	 néanmoins	 estimer	 leur	 nombre	 total	 aux



environs	de	10	millions,	l'Égypte	fournissant	à	elle	seule	près	des	trois	quarts	de
l'effectif,	avec	une	population	copte	estimée	à	8	%	de	la	population	égyptienne,
soit	près	de	8	millions.	Le	reste	des	effectifs	se	trouve	principalement,	par	ordre
décroissant,	au	Liban	(où	les	chrétiens	sont	majoritairement	catholiques	comme
en	Irak),	en	Syrie	et	en	Irak	où	les	chrétiens	étaient	encore	plus	d'un	million	en
2003	 et	 ne	 seraient	 plus	 que	 300	 000	 aujourd'hui.	 En	 Syrie,	 selon	 toute
vraisemblance,	leur	nombre	actuel	ne	dépasse	pas	500	000,	beaucoup	d'entre	eux
ayant	activé	leurs	réseaux	diasporiques	au	Liban,	en	Europe	et	au	Canada.
Cette	dispersion	géographique	 tient	à	des	 facteurs	historiques	qui	expliquent

aussi	 leur	 extrême	 diversification	 culturelle.	 Entre	 les	 membres	 de	 l'Église
autocéphale	copte	d'Égypte,	les	Maronites	du	Liban,	les	Assyro-chaldéens	d'Irak,
il	 y	 a	 certes	 la	 foi	 au	Christ,	mais	 ces	 communautés	 ont	 suivi	 des	 trajectoires
culturelles,	historiques	très	diverses.	S'il	est	une	chose	qu'il	faut	poser	d'emblée,
c'est	que	ceux	que	l'on	a	coutume	d'appeler	les	chrétiens	d'Orient	sont	tout	sauf
une	greffe	de	l'Occident.	Là	se	trouve	sans	doute	le	premier	malentendu	qui	leur
coûta	 si	 cher	 par	 le	 passé.	 Ces	 chrétiens	 sont	 indigènes	 :	 certains	 mêmes	 se
revendiquent	 comme	 autochtones,	 c'est-à-dire	 descendants	 des	 peuples	 qui
habitèrent	 ces	 régions	 dès	 l'Antiquité.	 Ainsi	 des	 Coptes,	 dont	 le	 nom	 même
renvoie	 aux	 Égyptiens	 anciens,	 ou	 des	 Assyriens	 (ou	 Chaldéens	 dans	 leur
version	 catholique),	 ces	 chrétiens	 d'Irak	 qui	 revendiquent	 leur	 ascendance
antique.	Bien	qu'ils	n'aient	jamais	fait	de	leur	antériorité	par	rapport	à	l'islam	un
argument	 irrédentiste,	 ils	 se	 trouvent	 à	 chaque	 fois	 assimilés	 à	 l'Occident,	 aux
Croisés	 (Salibiyun),	 si	 bien	 que	 chaque	 intervention	 en	 leur	 faveur	 est	 perçue
comme	une	trahison.	Quand	l'Occident	se	mobilise	pour	eux,	 il	prend	le	risque
de	 les	assigner	à	une	place	que	 leur	 longue	histoire	dément,	celle	de	supplétifs
des	 appétits	 impérialistes	 de	 l'ouest	 dans	 la	 région.	 Cette	 réalité	 mérite	 d'être
prise	en	compte	au	premier	abord,	car	il	y	a	dans	les	intentions	généreuses	à	leur
égard	quelque	chose	qui	tient	à	la	fois	de	l'ignorance	et	du	désastre,	en	particulier
dans	certains	cercles	protestants	anglo-saxons.

Paradoxes	occidentaux

Le	traitement	de	la	question	par	certains	médias	pourtant	bien	intentionnés	ne
fait	que	rajouter	de	la	confusion	à	leur	propre	positionnement	identitaire	au	sein
d'un	 Moyen-Orient	 en	 pleine	 fièvre	 aiguë	 d'islamisme.	 Ainsi,	 les	 présenter
comme	 «	 descendants	 directs	 des	 premiers	 chrétiens,	 qui	 parlent	 la	 langue	 du
Christ	»	est	certes	très	exotique	et	très	vendeur.	Mais	c'est	passer	sur	le	fait	que



dans	leur	immense	majorité,	ils	sont	arabophones,	utilisent	la	langue	arabe	dans
leurs	liturgies	et	qu'ils	n'ont	eu	de	cesse	d'illustrer	la	culture	arabe,	notamment	à
partir	 du	XIXe	 siècle.	Même	 chose	 avec	 des	 expressions	 telles	 que	 «	 la	 France
soutient	depuis	des	siècles	ces	peuples	»	Quelle	France	?	Celle	de	François	Ier	et
des	 fameuses	«	Capitulations	»	?	Quels	peuples	 ?	Alors	qu'ils	ont	 été	 sommés
depuis	 si	 longtemps	 de	 montrer	 patte	 blanche,	 qu'ils	 ont	 été	 à	 l'origine	 de	 la
notion	 d'arabité,	 que	 des	 intellectuels	 chrétiens	 furent	 les	 inventeurs	 et	 les
promoteurs	du	panarabisme,	on	croit	bien	faire	en	les	isolant	de	leur	terreau	de
développement	:	de	telles	maladresses	ne	peuvent	que	renforcer	les	persécutions
et	 les	 stigmatisations,	 surtout	 de	 la	 part	 des	 penseurs	 et	 prédicateurs	 de
l'islamisme	 radical,	 qui	 sont	 pour	 la	 plupart	 originaires	 du	 Golfe	 où	 l'on	 ne
connaît	 de	 présence	 chrétienne	 qu'exogène.	 Il	 y	 a	 un	 double	 paradoxe	 pour
l'Occident	 à	 s'emparer	 aujourd'hui	 de	 la	 question	 des	 minorités	 chrétiennes
d'Orient.	Il	est	bien	loin	le	temps	où	pour	affaiblir	l'Empire	Ottoman,	l'«	homme
malade	 »	 de	 l'Europe,	 les	 grandes	 puissances	 arguaient	 de	 la	 protection	 des
minorités	chrétiennes	pour	s'ingérer	dans	les	affaires	de	la	Sublime	Porte.	Ainsi
les	 Maronites	 du	 Liban	 furent	 longtemps	 les	 clients	 de	 la	 France	 selon	 une
tradition	 qui	 remonte	 à	 François	 Ier.	 Et	 la	 IIIe	 République	 ne	 manqua	 pas	 de
sacrifier	à	cette	coutume	lorsqu'elle	reçut	en	mandat	le	Liban	en	1920	:	le	Haut-
Commissaire	 français	 fraîchement	 installé	 se	 devait	 d'assister	 à	 la	 messe	 du
patriarche	Maronite	à	Beyrouth	pour	commencer	 sa	mission	sous	 les	meilleurs
auspices.	 Les	 Autrichiens	 eux	 préféraient	 soutenir	 les	 Grecs	 catholiques	 (ou
melkites)	 davantage	 présents	 en	 Syrie	 mais	 aussi	 en	 Palestine,	 tandis	 que	 la
Russie	s'appuyait	sur	les	Grecs	orthodoxes	pour	exercer	un	levier	politique	dans
l'Empire	 déclinant.	 Mais	 à	 présent,	 les	 sociétés	 occidentales	 sont	 largement
déchristianisées.	 Elles	 se	 veulent	 postreligieuses,	 et	 même	 la	 religiosité	 des
États-Unis,	où	les	valeurs	bibliques	restent	fortement	enracinées,	n'a	pas	grand-
chose	à	voir	avec	le	christianisme	de	ces	Églises	vénérables,	venues	du	fond	des
âges	 et	 que	 les	missionnaires	 protestants	 ont	 totalement	 échoué	 par	 le	 passé	 à
convertir{69}.	 Tout	 au	 plus	 sont	 invoquées	 pour	 l'occasion,	 «	 les	 racines
chrétiennes	 de	 l'Europe	 »,	 terme	 que	 nombre	 de	 dirigeants	 européens	 et
notamment	 français	 ont	 pourtant	 toujours	 combattu	 au	 motif	 que	 l'Europe	 ne
pouvait	être	perçue	comme	un	«	club	chrétien	»,	mais	comme	un	projet	politique
inédit	et	maladivement	amnésique.	Mais	alors	pourquoi	se	porter	à	leur	secours	?
Et	c'est	le	second	paradoxe.	Vu	d'Occident,	il	semble	que	c'est	à	travers	le	même
prisme	déformant	que	celui	des	islamistes	que	nous	considérons	la	question.	La
vague	 de	 soutien	 aux	 chrétiens	 d'Orient	 qui	 a	 fleuri	 durant	 l'été	 2014	 sur	 les
réseaux	sociaux	montre	une	fois	de	plus	combien	l'Occident	marche	sur	des	œufs
dès	 qu'il	 s'empare	 de	 ce	 sujet.	 On	 se	 souvient	 que	 les	 djihadistes	 de	 l'État



islamique	avaient	apposé	sur	 les	maisons	des	chrétiens	de	Mossoul	 la	 lettre	de
l'alphabet	 arabe	 noun	 afin	 de	 les	 obliger	 à	 partir	 ou	 à	 se	 convertir.	 Le	 noun
renvoie	 à	 Nassara	 qui	 est	 l'une	 des	 appellations	 coraniques	 fréquentes	 pour
désigner	les	chrétiens,	ici	assimilés	davantage	à	une	secte,	celle	des	Nazaréens.
Un	 terme	 péjoratif,	 lourd	 de	 sens	 et	 qui	 témoigne	 d'une	 forme	 de	 culture	 du
mépris	face	à	des	croyants	dont	toute	la	tradition	islamique	considère	qu'ils	ont
été	 abusés	 et	 que	 si	 Issa	 (Jésus	 dans	 le	 Coran{70})	 a	 bien	 existé,	 il	 n'est	 que	 le
dernier	 prophète	 avant	 Mohammad,	 sceau	 des	 prophètes.	 D'ailleurs,	 pour	 les
musulmans,	ceux	qui	affirment	qu'il	a	été	crucifié	ont	été	victimes	d'une	illusion
:	un	autre	homme	aurait	été	crucifié	à	 sa	place.	En	 réalité,	c'est	 le	 terme	arabe
massihi	(de	Massih,	Christ)	qui	constitue	la	traduction	exacte	de	chrétien.
Reprendre	 à	 son	 compte	 cette	 appellation	 coranique	 peut	 se	 comprendre

comme	une	forme	de	dialectique	visant	à	s'approprier	pour	mieux	le	neutraliser
ce	symbole	discriminatoire	mais	qui	a	pour	résultat	de	faire	accroire	une	fois	de
plus	que	ces	chrétiens	sont	des	intrus	au	Moyen-Orient.	L'opinion	qui	prédomine
–	à	tort	ou	à	raison	–	parmi	les	populations	sunnites	est	que	l'Occident	ne	semble
pas	 s'être	 mobilisé	 pour	 éviter	 la	 répression	 des	 gouvernements	 syriens	 et
irakiens	à	leur	encontre,	et	cette	mobilisation	soudaine	pour	les	chrétiens	(et	les
Yézidis)	ne	fait	que	renforcer	l'idée	que	ces	populations	sont	fondamentalement
allogènes.	 Ainsi	 s'effectue	 inconsciemment	 une	 convergence	 étrange	 entre	 les
présupposés	victimaires	de	notre	empathie	pour	les	minorités	et	le	projet	radical
de	 l'État	 islamique	 qui	 vise	 à	 purifier	 et	 régénérer	 la	 région	 par	 une
homogénéisation	culturelle	et	religieuse,	en	gros	l'expulsion	de	toute	la	diversité
de	ce	que	l'Orient	avait	pu	encore	conserver.	À	Mossoul,	les	djihadistes	de	l'État
islamique	 appliquèrent	 aux	 chrétiens	 le	 statut	 coranique	 de	 la	 dhimma	 aux
chrétiens,	ce	qui	revient	à	en	faire	des	citoyens	de	seconde	zone,	assujettis	à	de
lourdes	taxes.	Ce	statut	vexatoire,	inspiré	des	premiers	temps	de	l'islam,	est	une
invitation	 très	 forte	 à	 l'exode.	 À	 ce	 titre,	 la	 situation	 des	 chrétiens	 dans	 le
royaume	 saoudien	 est	 comparable,	 toutes	 choses	 égales	par	 ailleurs,	 en	 ce	que
toute	 manifestation	 extérieure	 du	 christianisme	 est	 interdite.	 Paradoxalement,
l'Iran,	 bien	 qu'étant	 une	 république	 islamique,	 autorise	 le	 culte	 chrétien,	 la
construction	 d'édifices	 religieux,	 la	 culture	 de	 la	 vigne	 et	 la	 consommation
d'alcool	aux	chrétiens.	Le	pays	prévoit	même	une	représentation	automatique	de
ces	 chrétiens	 (essentiellement	 arméniens)	 au	 sein	 du	 parlement.	 Cela	 dit,	 le
prosélytisme	leur	est	interdit	et	les	conversions	sont	proscrites.
Autre	paradoxe	posé	par	certaines	instances	de	l'islam	en	Europe.	Le	sort	des

chrétiens	 en	 Orient	 concernerait	 aussi	 la	 présence	 musulmane	 en	 Europe.
Certains	sont	conscients	que	l'éviction	de	ces	chrétiens	amènerait,	dans	le	climat
actuel	de	défiance	et	de	crise	économique	que	connaît	 l'Europe,	à	une	 réaction



épidermique	qui	consisterait	à	remettre	en	cause	la	présence	des	musulmans	sur
le	continent	à	l'aune	du	sort	qui	est	fait	aux	chrétiens	dans	le	monde	musulman.
Fausse	 symétrie	 en	 apparence,	 dissymétrie	 même	 dans	 la	 mesure	 où	 il	 est
douteux	 que	 l'Europe	 soit	 encore	 aussi	 «	 chrétienne	 »	 que	 l'Orient	 est	 «
musulman	 »,	 mais	 qui	 remet	 au	 goût	 du	 jour	 cette	 erreur	 fondamentale	 qui
consiste	à	considérer	les	chrétiens	arabes	comme	des	hôtes	des	pays	musulmans.
Cette	mobilisation	soudaine	du	monde	Occidental	a	révélé	enfin	une	dernière

contradiction	 qui	 concerne	 la	 dimension	 spatiale	 du	 soutien	 aux	 chrétiens
d'Orient.	Certes,	la	France	s'est	mobilisée	en	faveur	d'un	pont	humanitaire	envers
les	chrétiens	d'Irak.	Mais	lorsqu'il	s'agit	d'évoquer	le	sort	des	chrétiens	de	Syrie,
dont	certains	villages	ont	été	attaqués,	pillés	et	vidés	de	leurs	habitants	;	dont	les
lieux	de	culte	ont	été	profanés	et	incendiés,	comme	Maaloula	en	septembre	2013
ou	Kassab	 au	 printemps	 2014,	 la	 contradiction	 est	 apparue	 clairement	 entre	 la
question	 humanitaire	 et	 la	 nécessaire	 cohérence	 d'une	 diplomatie	 française	 qui
prit	soin	de	découpler	la	question	irakienne	de	la	question	syrienne.	En	Syrie,	les
chrétiens	sont	des	suppôts	du	régime,	c'est	une	affaire	entendue.	En	Irak,	ils	sont
les	victimes	de	l'État	islamique.

Rester	ou	émigrer

Au	XIXe	siècle,	les	chrétiens	connurent	une	certaine	croissance	démographique,
puisqu'en	 1914,	 lorsque	 le	 géant	 turc	 s'effondra,	 ils	 représentaient	 20	%	 de	 la
population	 de	 l'Empire,	 atteignant	 même	 33	%	 dans	 les	 pays	 de	 la	 «	 Grande
Syrie	 ».	 Pourquoi	 une	 érosion	 si	 rapide	 ?	 Parce	 qu'en	 Irak	 comme	 du	 reste
partout	 au	 Moyen-Orient,	 les	 chrétiens	 sont	 des	 populations	 particulièrement
sensibles	 à	 l'insécurité	 dont	 la	 sûreté	 –	 d'ailleurs	 toute	 relative	 –	 n'a	 souvent
dépendu	 que	 d'autres	 communautés	 comme	 les	Kurdes	 en	 Irak,	 les	Druzes	 au
Liban	et	encore	de	façon	 très	aléatoire	 :	 les	Assyriens	 furent	massacrés	par	 les
Kurdes	à	partir	de	1915	et	les	Druzes,	à	deux	reprises,	se	retournèrent	contre	les
chrétiens,	une	fois	en	1860,	 l'autre	en	1983.	Autre	raison	de	cette	érosion	:	ces
populations,	pour	une	bonne	part,	 disposent	de	 réseaux	à	 l'étranger	qui	 sont	 le
fruit	paradoxal	de	 leur	histoire.	En	effet,	elles	ont	été,	dès	 le	XVIIIe	 siècle,	mais
avec	une	nette	inflexion	au	XIXe	siècle,	l'objet	de	toutes	les	attentions	de	la	part
des	missions	 étrangères,	 en	grande	partie	 catholiques	mais	 aussi	 orthodoxes	 et
protestantes.	Les	écoles,	les	universités	et	les	hôpitaux	qui	subsistent	encore,	en
particulier	au	Liban,	firent	beaucoup	pour	l'ascension	sociale	de	ces	chrétiens	et
la	 «	 modernisation	 »	 des	 mentalités.	 À	 cet	 égard,	 les	 populations	 chrétiennes



d'Orient	 furent	 les	 premières	 à	 entamer	 leur	 transition	 démographique,	 c'est-à-
dire	 leur	 alignement	 sur	 un	 régime	 moderne,	 moins	 fécond,	 favorisant
l'éducation	des	enfants	et	 leur	migration	vers	des	segments	socioprofessionnels
plus	 urbains.	 Il	 en	 a	 résulté	 la	 dispersion	 de	 ces	 chrétiens	 dans	 les	 grandes
métropoles	 du	 Moyen-Orient	 ainsi	 qu'un	 solde	 démographique	 défavorable	 à
partir	du	XXe	siècle.	Les	puissants	réseaux	de	la	diaspora	ont	fait	le	reste	et	il	faut
reconnaître	qu'il	 est	 tentant	pour	 les	pays	d'accueil	 d'accorder	 avec	 facilité	des
permis	de	séjour	à	ces	populations,	pour	la	plupart	instruites	convenablement	et
qui	sont	perçues	comme	un	atout	économique	pour	 les	pays	d'accueil.	Au-delà
de	 la	générosité,	 il	 y	va	 aussi,	 il	 faut	 le	dire,	 de	 l'intérêt	bien	compris	de	pays
comme	 la	 Suède,	 le	 Canada	 ou	 la	 France	 que	 d'accueillir	 ces	 chrétiens.	 La
question	 de	 leur	maintien	 sur	 place,	 sur	 ces	 terres	 qu'ils	 habitent	 depuis	 deux
mille	ans	est	infiniment	plus	complexe	à	résoudre	sans	doute...
En	ce	début	de	XXIe	siècle,	il	faut	le	dire	clairement	:	demain,	un	Moyen-Orient

sans	chrétiens	est	possible	et	peut-être,	ce	qui	est	pire,	dans	le	berceau	lui-même
du	 christianisme	 que	 furent	 le	 croissant	 fertile	 et	 la	 région	 mésopotamienne.
Certes,	cet	avertissement	peut	apparaître	comme	une	rengaine	mais	 les	chiffres
sont	 là	 :	 l'Irak,	 en	moins	de	dix	ans,	 a	vu	 fondre	 les	effectifs	des	chrétiens.	Et
beaucoup	de	chrétiens	de	Syrie,	après	six	ans	de	guerre	civile,	n'attendent	plus	de
retour	 à	 la	 normale.	 Les	 plus	 fortunés	 ont	 déjà	 fait	 leurs	 bagages.	 Les	 autres
suivront.	Les	 chiites	 de	Syrie,	 aidés	 par	 la	 générosité	 de	 l'Iran	 qui	 tient	 à	 leur
maintien	sur	place,	rachètent	leurs	maisons	dans	le	quartier	chrétien	de	Damas,
Bab	Touma.

Géopolitique	des	chrétiens	d'Orient

À	l'origine,	dès	2011	en	Syrie,	la	Russie	avait	été	la	première	à	s'emparer	du
dossier	des	chrétiens	d'Orient	pour	 justifier	en	partie	sa	politique	de	soutien	au
gouvernement	syrien,	mettant	en	garde	contre	une	déstabilisation	politique	qui	se
retournerait	 assurément	 contre	 les	 minorités	 syriennes	 et	 en	 particulier	 les
quelque	7	%	de	chrétiens	de	Syrie.	De	ce	point	de	vue,	le	soft	power	russe	s'est
avéré	payant,	tant	la	dimension	historique	de	l'enracinement	chrétien	en	Syrie	a
des	 résonances	 y	 compris	 en	 Occident.	 La	 France,	 elle,	 renonçant	 dans	 un
premier	 temps	à	 jouer	 sur	 la	corde	 traditionnelle	de	 la	protection	des	chrétiens
d'Orient,	 a	 été	 rattrapée	 par	 l'effarante	 politique	 menée	 par	 l'État	 islamique	 à
Mossoul	 durant	 l'été	 2014.	 Quand	 la	 localité	 chrétienne	 de	 Maaloula	 a	 été
attaquée	par	le	front	Al-Nosra	en	septembre	2013,	le	Quai	d'Orsay	avait	été	pris



de	court.	Il	est	vrai	que	pour	certains,	les	chrétiens	de	Maaloula	étaient	ces	gens
«	qui	portent	des	toasts	à	Bachar	»	et	qui	faisaient	figurer	des	portraits	des	Assad
à	l'entrée	de	leur	village.	Du	reste,	cette	dernière	pratique	était	générale	en	Syrie,
même	avant	le	conflit,	et	ce	quelle	que	soit	la	confession	des	habitants,	ainsi	que
tous	les	voyageurs	ont	pu	le	constater.	Et	pourtant,	nul	n'ignorait	la	particulière
vulnérabilité	 de	 ces	 communautés	 en	 cas	 d'effondrement	 du	 gouvernement
syrien.	Mais	la	«	servilité	»	des	chrétiens	à	l'égard	du	régime	de	Bachar	el-Assad
est	une	affaire	entendue	au	Quai	et	 leur	 sort	n'entrait	pas	dans	 l'équation.	Ceci
constituait	une	certitude	pour	ces	mêmes	diplomates	dont	la	vie	nocturne	aurait
sans	 doute	 été	 différente	 lors	 de	 leurs	 séjours	 à	 Damas,	 s'il	 n'y	 avait	 eu	Bab
Touma,	 le	 quartier	 chrétien	 de	 Damas	 et	 ses	 night-clubs	 bien	 connus	 du
personnel	de	 l'ambassade	de	France.	Certes,	dans	 l'ensemble,	 le	clergé	chrétien
s'est	 montré	 loyaliste.	 Certains	 responsables	 ont,	 sans	 ambiguïté,	 affiché	 leur
soutien	au	gouvernement	en	place	et	soutenu	certaines	de	ses	initiatives,	comme
la	création	d'un	ministère	de	la	Réconciliation	nationale	en	juin	2012,	placé	sous
la	 direction	 d'Ali	 Haydar.	 Mais	 il	 faut	 se	 garder	 de	 juger	 de	 l'extérieur.	 Ces
positions	 loyalistes	 correspondent	 à	 une	 attitude	 traditionnelle,	 celle	 d'une
minorité	très	sensible	historiquement,	à	l'insécurité	qui	caractérise	son	existence
en	terre	d'islam	:	les	chrétiens	de	Damas	ont	par	exemple	encore	la	mémoire	des
massacres	de...	1860.	En	cas	de	partition	et	d'éclatement	territorial	de	la	Syrie	ou
de	 l'Irak,	 il	 ne	 faut	 pas	 oublier	 non	 plus	 que	 les	 chrétiens	 sont	 les	 seuls,
contrairement	aux	Druzes,	aux	Alaouites	ou	aux	Kurdes,	à	ne	pas	disposer	d'un	«
réduit	»	 territorial.	En	revanche,	 les	vieux	réflexes	qui	sont	ceux	des	situations
de	 guerre	 civile,	 avec	 leurs	 lots	 de	 règlements	 de	 comptes,	 de	 jalousies	 et
d'anarchie	touchent	les	chrétiens,	véritables	maillons	faibles	des	sociétés	moyen-
orientales.	 L'idéologie	 islamiste	 qui	 imprègne	 la	 «	 révolution	 »	 en	 Syrie	 est
formatée	par	ses	bailleurs	de	fonds	 :	 les	monarchies	pétrolières	du	Golfe.	Pour
autant,	il	n'y	avait	pas	au	début	de	programme	spécifiquement	antichrétien	porté
par	 l'opposition	 en	 Syrie.	 Les	 groupes	 qui	 espéraient	 une	 aide	 de	 la	 part	 de
l'Occident	se	sont	bien	gardés	de	mettre	au	goût	du	jour	ce	type	d'agenda.	Plus
nettement,	les	représentations	religieuses	du	conflit	portent	essentiellement	sur	la
rivalité	sunnites-chiites.	Mais	plus	le	temps	passe,	plus	ces	chrétiens	deviennent
des	 cibles	 désignées,	 bien	 sûr	 en	 Irak,	mais	y	 compris	 en	Syrie	 :	 les	 prises	 de
position	 occidentales	 tardives	 et	 surtout	 inefficaces	 devraient	 accélérer	 encore
cette	tendance.	Alors	que	les	chrétiens	d'Irak	deviennent	des	victimes	à	protéger,
les	 chancelleries	occidentales	n'ont	pas	encore	 résolu	 le	dilemme	des	chrétiens
de	 Syrie.	 Sauver	 les	 chrétiens	 d'Irak,	 l'affaire	 est	 entendue	 à	 grand	 renfort	 de
groupes	parlementaires,	 de	 solidarité,	 de	meetings.	Mais	 les	 chrétiens	de	Syrie
restent	désespérément	 l'angle	mort	du	sursaut	de	 solidarité	envers	 les	chrétiens



d'Orient.	 Ces	 derniers	 sont	 accusés	 d'attentisme,	 voire	 de	 complicité	 avec	 un
régime	diabolisé	depuis	les	débuts	du	conflit.	Mais	qu'attendre	d'autre	de	la	part
de	 populations	 minoritaires	 ?	 Populations	 incapables	 de	 se	 défendre
efficacement,	 comme	 l'a	 prouvé	 la	 fuite	 immédiate	 de	 tous	 les	 habitants	 de
Maaloula	lors	de	l'attaque	du	village	en	septembre	2013.	Fallait-il	qu'ils	prennent
les	 armes	 contre	 un	 pouvoir	 dictatorial	 en	mars	 2011	 ou	même	 avant	 ?	 qu'ils
émigrent	 pour	 refuser	 l'arbitraire	 ?	 Installés	 dans	 nos	 certitudes	 occidentales,
nous	sommons	ces	chrétiens	d'être	des	héros.	En	somme,	l'Occident	postchrétien
voudrait	 que	 les	 chrétiens	 de	 Syrie	 soient	 en	 quelque	 sorte,	 conformes	 à
l'Évangile,	 c'est-à-dire	 «	 le	 sel	 de	 la	Terre	 et	 la	Lumière	 du	monde	».	Étrange
hommage	de	la	modernité	rationaliste	aux	chrétiens	d'Orient.



8.
Vaincre	l'État	islamique	et	après	?

La	route	de	Raqqa	passe	par	Mossoul

Alors	 que	 le	ministre	 français	 de	 la	Défense,	 Jean-Yves	 Le	Drian,	 évoquait
avec	optimisme	l'année	2016	comme	celle	de	la	fin	de	l'État	islamique	et	que	les
efforts	militaires	se	concentrent	sur	son	cœur	mésopotamien,	la	recomposition	de
la	région	qui	est	en	cours	annonce	des	années	de	soubresauts	violents.	Une	chose
est	 sûre	 :	 la	 question	 syrienne,	 le	 nationalisme	 kurde,	 le	 bourbier	 irakien	 et
l'empire	perse	sont	là	pour	des	décennies.	La	reprise	de	Palmyre	et	les	opérations
en	cours	pour	déloger	l'État	islamique	de	son	fief	mésopotamien,	entre	Mossoul
et	 Raqqa,	 en	 marquent	 les	 premières	 étapes.	 Prenons	 soin	 cependant	 de
distinguer	les	choses	et	surtout	de	découpler	les	dossiers	syrien	et	irakien.
À	 Palmyre,	 il	 faut	 distinguer	 d'abord	 ce	 qui	 fut	 une	 opération	 avant	 tout

symbolique	 quoique	 tactiquement	 menée	 avec	 beaucoup	 de	 moyens	 et	 une
coordination	 remarquable	 du	 point	 de	 vue	 militaire	 entre	 forces	 syriennes,
iraniennes	et	russes.	On	notera	également	qu'à	Palmyre,	les	États-Unis	ont	frappé
discrètement	 et	 très	 modestement	 durant	 les	 opérations	 russo-syriennes,	 ainsi
qu'en	attestera	un	communiqué	du	CENTCOM	pour	la	journée	du	24	mars	2016.
L'État	 islamique,	 coupé	 depuis	 quelques	 semaines	 de	 ses	 lignes
d'approvisionnement	 vers	 le	 nord	 n'a	 eu	 d'autre	 choix	 que	 de	 se	 replier	 plus	 à
l'Est	vers	l'Euphrate.	Étant	donné	les	densités	urbaines	des	zones	tenues	à	Raqqa
et	 Mossoul,	 il	 est	 évident	 que	 le	 scénario	 ne	 pouvait	 être	 le	 même	 :	 la
dissimulation	 des	 centres	 opérationnels	 ou	 de	 commandement	 dans	 le	 tissu



urbain	ne	pouvait	que	donner	les	«	dommages	collatéraux	»	inévitables	à	ce	type
d'opération,	mais	qui	sont	devenues	le	principal	problème	des	guerres	modernes
à	 l'heure	 de	 la	 société	 de	 l'information.	 Ajoutons	 que	 l'usage	 massif	 et	 très
poussé	de	la	communication	informationnelle,	à	base	d'intoxication	ou	d'images
chocs,	est	une	partition	dont	sait	jouer	à	merveille	l'organisation	terroriste.
L'issue	de	ces	batailles	n'aura	sans	doute	pas	les	mêmes	conséquences	de	part

et	d'autre	de	la	frontière	syro-irakienne	cependant.	À	cet	égard,	il	est	nécessaire
de	 découpler	 géographiquement	 la	 question	 politique	 qui	 se	 posera
inévitablement	pour	 les	Arabes	sunnites.	On	se	souvient	que	Mossoul	 fut	prise
en	moins	de	quatre	 jours	durant	 le	mois	de	 juin	2014	par	une	organisation	qui
disposait	de	nombreux	soutiens	au	sein	même	de	la	ville.	L'armée	irakienne,	peu
aguerrie	et	surtout	prisonnière	des	choix	politiques	désastreux	du	gouvernement
al-Maliki,	apparut	comme	une	armée	d'occupation	face	à	des	sunnites	qui,	depuis
2003,	furent	non	seulement	les	grands	perdants	des	décisions	américaines	mais
aussi	les	victimes	du	sectarisme	des	nouveaux	dirigeants	irakiens,	désireux	de	se
venger	de	près	de	soixante-dix	ans	d'humiliations	et	de	massacres	à	l'encontre	de
la	majorité	chiite.	Même	les	forces	sunnites	baptisées	Sahwa,	au	nombre	de	90
000	combattants,	qui	avait	été	associées	dès	2006	par	 les	Américains	à	 la	 lutte
contre	les	djihadistes,	furent	neutralisées	par	le	gouvernement	central	chiite	qui
n'a	 jamais	 eu	 confiance	 en	 leur	 loyauté.	 Mais	 comme	 le	 rappelle	 Pierre-Jean
Luizard{71},	 les	 tribus	 sunnites	 ont	 gravité	 durant	 toutes	 ces	 années	 par
opportunisme	entre	Al-Qaïda,	l'État	islamique	et	le	gouvernement	central	au	gré
de	 leurs	 intérêts	 à	 court	 terme,	 en	 particulier	 financiers.	 À	 Mossoul,	 l'État
islamique	n'a	pas	eu	besoin	d'instaurer	une	dictature	obscurantiste	comme	on	se
plaît	 par	 sensationnalisme	 à	 l'imaginer	 depuis	 l'Occident,	 à	 grand	 renfort
d'informations	 spectaculaires.	 Certes,	 les	 exécutions	 publiques	 sont	 légion,	 la
police	de	la	charia	existe	bien,	mais	le	véritable	ordre	est	assuré	par	la	notabilité
préexistante	des	clans	sunnites,	à	condition	de	se	conformer	a	minima	aux	règles
austères	de	Daech	:	nul	doute	que	les	populations	y	trouvent	leur	compte	tant	que
les	besoins	vitaux	sont	assurés	et	dans	la	mesure	où	la	relative	probité	de	ceux
qui	sont	chargés	de	faire	régner	cet	ordre	tranche	furieusement	avec	la	situation
précédente	de	corruption	généralisée.	Bien	entendu,	pour	cela,	encore	faut-il	être
sunnite	 :	 l'exode	 forcé	 des	 chrétiens	 de	Mossoul	 et	 des	 autres	minorités	 fut	 la
résultante	tragique	de	cette	prise	de	contrôle	de	Mossoul.	Enfin	du	point	de	vue
éthique,	cet	ordre	prétendument	«	juste	»,	entaché	de	violations	flagrantes	de	la
dignité	humaine	(déportations,	exécutions,	esclavagisme)	est	semble-t-il	accepté
par	 les	populations	qui	avaient	plus	que	tout	un	besoin	de	revanche	à	assouvir.
Beaucoup	 d'experts	 invoquent	 pourtant	 l'injustice	 faite	 aux	 sunnites	 dans	 leur
globalité,	en	expliquant	que	l'État	islamique	est	venu	leur	redonner	leur	dignité.



Mais	ce	discours	simplifie	à	outrance	les	alternatives	dont	disposerait	la	minorité
sunnite	d'Irak.	Certes	la	volatilité	de	la	loyauté	des	clans	sunnites,	leur	situation
qu'il	faut	considérer	à	l'aune	de	la	longue	histoire,	où	ils	se	comportèrent	souvent
en	 bourreaux	 à	 l'égard	 de	 leurs	 maîtres	 d'aujourd'hui,	 ne	 leur	 méritent	 pas	 la
marginalisation	dont	ils	font	l'objet.	Mais	ces	facteurs	ne	peuvent	être	négligés	à
l'heure	 où	 la	 compassion	 victimaire	 les	 fait	 passer	 de	 façon	 binaire	 pour	 des
opprimés.	Ce	qui	est	sûr	c'est	que	les	retours	de	balanciers	tragiques	sont	le	fruit
de	 l'histoire	 et	 de	 la	 complexité	 d'une	 région	 où	 les	 États	 n'ont	 toujours	 été
considérés	que	comme	des	structures	oppressives,	la	longue	expérience	ottomane
ayant	 laissé	 des	 traces	 indélébiles	 dans	 la	 mémoire	 arabe.	 Mais	 imaginer
reconstruire	un	État	irakien	sur	des	bases	légitimes	et	représentatives	relève	de	la
gageure.	Ce	qu'il	faut	à	l'Irak,	c'est	peut-être	déjà	un	État	tout	court,	qui	assure
ses	missions	régaliennes	a	minima.	Le	problème	de	 l'État	 islamique	en	Irak	est
qu'il	est	en	quelque	sorte	chez	lui	et	que	sa	présence	est	vue	comme	légitime	par
nombre	d'Arabes	sunnites.
Il	en	est	tout	autrement	de	la	Syrie,	où	Raqqa	a	été	prise	à	l'issue	d'un	véritable

assaut	 tactique	 contre	 les	 forces	 gouvernementales	 présentes	 dans	 la	 ville	 et
menées	d'abord	par	des	unités	de	ce	qu'on	croyait	être	à	 l'origine	la	«	rébellion
modérée	 »	 de	 l'armée	 syrienne	Libre,	mais	 en	 réalité	 par	Al-Nosra	 (Al-Qaïda)
qui	à	l'époque	travaillait	en	collaboration	avec	l'EIIL	qui	deviendra	ensuite	l'EI.
Comme	 le	coucou	dans	un	nid,	 l'organisation	d'al-Baghdadi	 finira	par	 éliminer
tous	ses	rivaux	mais	devra	attendre	la	prise	de	la	base	de	Tabqa	le	24	août	2014
pour	 installer	 sa	 capitale	 et	 pouvoir	 affirmer	 le	 contrôle	 de	 la	 totalité	 de	 la
province	 administrative.	 La	 libération	 de	Raqqa	 ne	 peut	 donc	 être	 perçue	 que
comme	 le	 rétablissement	 de	 l'autorité	 étatique,	 quand	 bien	 même	 les	 forces
kurdes,	la	Russie	et	les	milices	iraniennes	auront	participé	à	l'opération.
Le	 scénario	 de	 la	 deuxième	 guerre	 de	 Tchétchénie	 semble	 constituer	 un

modèle	de	ce	qui	pourrait	advenir	dans	les	prochains	mois.	À	cet	égard,	la	Syrie
n'est	pas	l'Irak.	La	majorité	sunnite	de	la	population	n'est	pas	d'un	bloc	contre	le
pouvoir	 central	 qui	 a	 su	 depuis	 longtemps	 faire	 de	 la	 bourgeoisie	 sunnite	 une
clientèle	 intégrée	 dans	 le	 jeu	 politique.	 L'«	 alouitisation	 »	 de	 l'administration,
renforcée	depuis	les	débuts	du	conflit,	est	un	fait	mais	est	restée	sans	commune
mesure	avec	les	erreurs	et	la	politique	anti-sunnite	du	gouvernement	al-Maliki	en
Irak,	lui-même	contesté	par	sa	clientèle	traditionnelle	chiite.	La	politique	menée
par	le	gouvernement	syrien	vise	en	effet	à	«	renationaliser	»	la	lutte,	en	profitant
de	la	lassitude	de	certains	rebelles	et	passe	par	la	dénonciation	des	«	étrangers	»
djihadistes	qui	combattent	en	Syrie.	Nul	doute	que	des	conférences	sur	le	format
d'Astana	 en	 janvier	 2017	 auront	 lieu	 dans	 les	mois	 à	 venir	 :	mais	 la	 rebellion
manque	cruellement	de	cadres	et	de	légitimités	tribale	ou	clanique.



Le	problème	se	pose	de	la	même	façon	pour	les	voisins	de	la	Syrie	et	même
l'Europe.	 La	 priorité	 est	 à	 l'éradication	 de	 l'État	 islamique	 certes,	 alors	 que	 se
profilent	des	batailles	sanglantes	dans	la	vallée	de	l'Euphrate.	Mais	que	faire	de
tous	ces	combattants	étrangers	?	Les	pays	émetteurs	comme	la	France,	la	Tunisie
ou	 l'Arabie	 saoudite	 devront	 alors	 s'attendre	 à	 une	 vague	 de	 retour	 qu'il	 sera
extrêmement	 difficile	 de	 contrôler.	 Plus	 sûrement,	 l'essaim	 des	 djihadistes	 se
déplacera	sur	un	autre	sanctuaire,	probablement	africain	dont	la	Libye	et	le	Sinaï
offrent	 déjà	 les	 garanties	 en	 termes	d'impunité	 et	 de	 réseaux.	Au	niveau	 local,
pour	 certains	 combattants	 syriens	 et	 les	 civils	 qui	 soutiennent	 la	 politique	 de
l'État	 islamique,	 il	 faudra	 en	 passer	 par	 une	 politique	 de	 main	 tendue,	 avec
attributions	 de	 places	 politiques	 ou	 économiques	 en	 échange	 de	 leur	 inclusion
dans	 le	 nouveau	 système.	Une	 fois	 de	plus,	 le	 clientélisme	vient	 en	 renfort	 du
politique.	Tout	cela	aura	un	coût	financier	évidemment	et	politique	assurément.
Mais	 le	 problème	 est	 aussi	 géopolitique	 :	 comment	 penser	 que	 le	 salafisme
wahhabite,	 qui	 a	 connu	 un	 déploiement	 conceptuel	massif	 grâce	 à	 l'argent	 des
pétrodollars	et	 la	constitution	d'un	réseau	mondial	de	relais	sous-forme	d'ONG,
d'écoles	et	de	mosquées,	présentes	en	Afrique,	dans	 les	Balkans,	en	Asie	et	en
Europe	 pourra	 cesser	 d'influencer	 l'islam	 global	 sans	 une	 remise	 en	 cause
théologique	et	politique	de	la	part	de	ces	mêmes	États	qui	l'ont	instrumentalisé	et
qui	 commencent	 à	 en	 subir	 les	 effets	 «	Frankenstein	 »	 ?	C'est	 en	 premier	 lieu
vers	 l'Arabie	 saoudite	 que	 se	 portent	 les	 regards	 critiques,	 y	 compris	 –	 chose
impensable	 encore	 ces	 dernières	 années	 –	 de	 la	 part	 de	 l'administration
américaine.	 Mais	 la	 Turquie	 elle-même	 devra	 être	 confrontée	 au	 même
questionnement	étant	donné	son	rôle	actif	dans	l'instrumentalisation	du	salafisme
en	Syrie	face	au	nationalisme	kurde.

Vers	un	Moyen-Orient	post	étatique

De	 nouvelles	 légitimités	 politiques	 ont	 déjà	 émergé,	 d'autant	 plus	 légitimes
qu'elles	 ont	 pris	 part	 au	 combat	 militaire.	 La	 violence	 mettra	 des	 années	 à
s'estomper	tant	la	circulation	des	armes	et	des	combattants	ont	été	intenses.	Elle
renvoie	évidemment,	comme	au	Liban,	au	monopole	de	la	violence	légitime	par
l'État.	 La	 région	 entière	 n'échappe	 pas	 à	 cette	 tendance	 historique	 lourde	 de
destruction	et	d'affaiblissement	du	paradigme	étatique.	Difficile	d'imaginer	que
de	nouvelles	structures	étatiques	arbitrales	puissent	émerger	pour	les	collectivités
humaines	dans	leur	globalité	:	l'«	entrepreneuriat	milicien	»	qui	avait	caractérisé
la	longue	guerre	civile	libanaise	paraît	devoir	s'imposer	au	moins	à	court	terme



comme	 le	paradigme	principal	de	ces	pays.	La	même	analyse	qu'au	Liban	doit
s'appliquer	 ici	 :	 le	biais	qui	a	 longtemps	empêché	de	comprendre	ce	qu'était	 la
guerre	civile	libanaise	a	été	ce	que	Georges	Corm	a	appelé	«	la	rationalisation	de
la	violence	»	par	 les	observateurs	 locaux	ou	 internationaux.	Au	Moyen-Orient,
les	conflits	ont	tendance	à	être	lus	comme	rationnels,	c'est-à-dire	qu'ils	obéiraient
à	 des	 logiques	 en	 tous	 genres,	 essentiellement	 religieuses	 et	 politiques	 mais
jamais	mafieuses	ni	 féodales	 :	 sunnites	 contre	 chiites,	 «	 islamo-progressistes	»
contre	conservateurs	chrétiens	durant	la	guerre	du	Liban,	islamistes	contre	laïcs,
djihadistes	 contre	 rebelles	modérés,	 civilisation	 contre	 barbarie.	Cette	 vision	 a
l'avantage	de	conforter	les	logiques	politiques	locales,	d'y	impliquer	à	l'occasion
les	 puissances	 voisines,	 enfin	 de	 permettre	 l'afflux	 d'armes	 et	 de	 susciter
l'enthousiasme	des	volontaires	nécessaires	à	 la	boucherie	générale.	La	violence
dont	les	civils	font	essentiellement	les	frais,	les	nombreuses	tueries	de	masse	qui
reçoivent	 le	 nom	 générique	 de	 «	 massacres	 »	 viennent	 ainsi	 accréditer	 et
renforcer	 les	 sentiments	des	uns	et	des	autres,	 sommés	de	choisir	et	 surtout	de
rejoindre	leur	camp,	où	ils	deviennent	ainsi	les	obligés	et	les	clients	d'un	système
au	fonctionnement	féodal.	Les	ressources	douanières	aux	frontières,	les	barrages
informels	et	check	points	rapportent	gros,	tandis	que	se	diffuse	une	privatisation
de	 la	 sécurité,	 marché	 lucratif	 qu'auto-entretiennent	 les	 différentes	 forces	 en
présence.	 Le	 trafic	 de	 drogue,	 de	 pétrole	 ou	 de	 coton	 devient	 un	 moyen
privilégié	 de	 financement	 des	 différentes	 milices	 en	 plus	 des	 taxes	 et	 impôts
levés	sur	les	territoires	dont	ils	s'assurent	le	contrôle.	Comme	durant	la	guerre	du
Liban,	 les	 forces	 en	 présence	 et	 leurs	milices	 constituent	 un	 puissant	 outil	 de
promotion	 sociale	 d'autant	 plus	 rapide	 que	 le	 niveau	 de	 violence	 imposé	 est
grand	 :	 de	 véritables	 fortunes	 peuvent	 s'édifier,	 en	 attendant	 les	 honneurs
politiques	 à	 la	 fin	 des	 hostilités...	 Au	 Liban	 en	 tout	 cas,	 depuis	 1990	 et	 les
accords	 de	 Taëf	 qui	 mirent	 fin	 à	 la	 guerre	 civile,	 ce	 sont	 les	 seigneurs	 de	 la
guerre	d'antan	qui	se	sont	maintenus	et	continuent	de	monopoliser	à	 leur	profit
les	 dividendes	 de	 la	 guerre.	 En	 Syrie,	 le	 modèle	 politique	 unitaire	 a	 été
profondément	 ébranlé	 par	 la	 crise.	 Après	 l'abrogation	 de	 la	 loi	 d'urgence	 en
2011,	 la	 fin	 du	 parti	 unique	 en	 2012,	 on	 voit	 mal	 ce	 qui	 pourra	 subsister	 du
dessein	 de	 Michel	 Aflaq	 :	 les	 circonstances	 voient	 déjà	 de	 fait	 la	 Syrie	 se	 «
cantoniser	»	en	zones	individualisées,	parfois	à	base	ethnico-religieuse,	dans	un
contexte	 de	 violence	 de	 basse	 intensité.	La	Syrie	 est-elle	 gouvernable	 dans	 un
contexte	 d'autonomies	 locales	 ?	En	 réalité,	 le	baasisme	 est	 déjà	mort.	Au	 sein
même	de	 l'appareil	politique	gouvernemental	 comme	chez	 les	 rebelles,	 ce	 sont
ceux	qui	auront	entretenu	une	 force	militaire	qui	exerceront	 les	 responsabilités
dans	 la	 Syrie	 de	 demain.	 La	 possibilité	 qu'émerge	 un	 réduit,	 en	 partie	 littoral,
partant	de	la	province	de	Lattaquié	jusqu'aux	frontières	de	la	Jordanie	n'est	pas



seulement	certaine	:	elle	est	d'ores	et	déjà	avérée.	Le	contrôle	des	axes	vitaux	et
les	transferts	de	populations	font	de	cet	ensemble	nouveau	le	cœur	de	la	Syrie	de
demain,	 avec	 ses	 énormes	 besoins	 en	 termes	 d'infrastructures	 numériques,	 de
production	 électrique	 et	 de	 réseaux	 d'approvisionnement,	 notamment
énergétiques,	 qui	 devront	 trouver	 d'autres	 voies	 sécurisées	 :	 à	 cet	 égard,	 les
sociétés	étrangères,	dont	Gazprom,	qui	lorgnent	sur	les	réserves	de	gaz	offshore
en	Méditerranée	orientale	 font	sans	doute	un	bon	calcul	 tant	 les	besoins	seront
immenses	 sur	 un	 territoire	 qui	 regroupe	 à	 présent	 près	 d'un	 tiers	 d'habitants
supplémentaires.	L'adaptation	économique	du	modèle	aux	conditions	drastiques
de	 la	guerre	a	déjà	eu	 lieu	et	perdurera	selon	 les	mêmes	 logiques	y	compris	 si
l'intensité	du	conflit	s'atténue.

L'échec	américain	:	erreurs	ou	stratégie	délibérée	?

Il	est	une	chose	sur	laquelle	s'accordent	tous	les	analystes	du	conflit	syrien	:	la
politique	 d'Obama	 a	 été	 un	 échec	 complet	 en	 Syrie.	 Pour	 les	 tenants	 du	 droit
d'ingérence	 et	 de	 l'interventionnisme,	 la	 timidité	 du	 président	 américain	 a
empêché	que	Bachar	el-Assad	ne	chute	rapidement,	notamment	lorsqu'il	existait
une	 possibilité	 de	 frapper	 les	 forces	 syriennes	 en	 septembre	 2013	 et	 que	 cette
occasion	 fut	 refusée	 par	 Obama.	 Ceux	 qui	 tiennent	 ce	 discours,	 membres	 ou
soutiens	 de	 l'opposition	 syrienne	 en	 exil,	 n'hésitent	 pas	 à	 dire	 que	 la
responsabilité	 morale	 de	 l'ancien	 président	 serait	 même	 engagée.	 Par	 ses
hésitations,	ses	atermoiements,	 il	aurait	permis	en	quelque	sorte	 le	maintien	au
pouvoir	 d'Assad	 et	 prolongé	 le	 conflit.	 Mais	 faut-il	 incriminer	 Obama
uniquement	?	Lancé	au	début	de	l'année	2015	par	les	États-Unis,	le	programme
de	 formation	 et	 d'équipement	 du	 Pentagone,	 doté	 de	 500	 millions	 de	 dollars,
devait	concerner	environ	5	000	rebelles	syriens	par	an	pour	combattre	en	Syrie	le
groupe	État	islamique.	«	Le	Pentagone	reconnut	en	septembre	que	seuls	4	ou	5
de	 ses	 recrues	 combattaient	 toujours	 l'EI	 ;	 quelques	 jours	 plus	 tard,	 70	 d'entre
eux	«	firent	défection	»	pour	rejoindre	Jabhat	Al-Nosra	juste	après	avoir	franchi
la	 frontière	 syrienne{72}.	 »	À	 100	millions	 de	 dollars	 le	 combattant,	 l'Amérique
inventait	 ainsi	 le	 soldat	 le	 plus	 cher	 de	 l'histoire	 de	 la	 guerre...	 L'élection	 de
Donald	Trump	en	novembre	2016	aura	une	conséquence	 immédiate	 :	 la	 fin	du
soutien	militaire	et	politique	de	l'Amérique	à	l'opposition	syrienne.	Car	malgré	le
fiasco	du	programme	évoqué,	 les	 livraisons	d'armes	se	sont	poursuivies.	En	ce
sens	 la	 nouvelle	 administration	mettra	 en	œuvre	 ce	 qu'Obama	 n'avait	 pu	 faire
faute	 d'avoir	 tranché	 entre	 les	 différentes	 options	 présentées	 par	 l'appareil



militaro-sécuritaire.	 Le	 président	 ne	 pouvait	 pas	 ne	 pas	 être	 au	 courant	 des
rapports	transmis	par	le	général	Michael	«	Mike	»	Flynn,	qui	fut	directeur	de	la
DIA,	 l'Agence	 de	 renseignement	 du	 ministère	 de	 la	 Défense	 de	 2012	 à	 2014
avant	de	devenir	un	proche	conseiller	de	Donald	Trump.	Durant	les	deux	années
passées	 à	 la	 tête	 de	 l'Agence	 fédérale,	 Flynn	 n'eut	 de	 cesse	 que	 de	mettre	 en
garde	 contre	 la	 domination	 des	 djihadistes	 au	 sein	 de	 la	 rébellion	 et	 de	 la
responsabilité	 de	 la	 Turquie	 dans	 le	 soutien	 à	 Jabhat	 Al-Nosra	 puis	 à	 l'État
islamique.	Plus	généralement,	pour	une	grande	partie	de	l'État-major	interarmes
américain,	 le	 départ	 d'Assad	ne	pouvait	 être	un	préalable	dans	 la	mesure	où	 il
n'existait	 aucun	 «	 plan	 B	 »	 pour	 le	 remplacer.	 Cela	 dit,	 Obama	 lui-même	 a
toujours	entretenu	une	 relation	ambivalente	avec	 le	Moyen-Orient	 et	 le	monde
arabo-musulman.	Bien	qu'issu	d'une	famille	de	culture	musulmane	par	son	père,
portant	lui-même	un	prénom	arabe,	le	président	américain	était	pourtant	porteur
des	représentations	américaines	classiques	sur	le	monde	musulman.	En	d'autres
termes,	une	vision	lointaine,	naïve	(comme	l'a	démontré	le	discours	du	Caire	de
2009,	entre	bons	sentiments	et	erreurs	d'appréciation).	Les	États-Unis,	dans	leur
histoire,	n'ont	été	que	 rarement	confrontés	à	cet	Autre	 (le	premier	arabe	arrivé
sur	 le	 sol	 américain	 au	milieu	 du	 XIXe	 siècle	 était	 très	 probablement	 un	 syro-
libanais	 chrétien)	 et	 leur	 géographie	 insulaire	 les	 met	 à	 bonne	 distance	 des
soubresauts	de	ce	monde.
Mais	sur	un	plan	personnel,	la	méfiance	est	de	mise	pour	Obama	qui	s'en	était

ouvert	 à	 plusieurs	 reprises	 avec	 le	 journaliste	 Jeffrey	Goldberg	dans	 un	 article
d'avril	2016,	«	The	Obama	Doctrine	»	paru	dans	The	Atlantic.	Obama	s'y	révélait
particulièrement	dur	envers	le	Premier	ministre	israélien	Benyamin	Netanyahou,
affirmant	que	tant	qu'il	serait	au	pouvoir,	l'espoir	de	voir	se	constituer	un	jour	un
véritable	 État	 Palestinien	 resterait	 vain.	 Concernant	 la	 Syrie,	 le	 président
américain,	qui	avait	pourtant	défini	une	«	ligne	rouge	»	dans	le	conflit,	s'y	vantait
de	n'être	pas	intervenu	suite	à	l'attaque	chimique	d'août	2013	(«	j'en	suis	fier	»).
Plus	 loin,	 il	 laissait	 transparaître	sa	 lassitude	à	 l'endroit	des	alliés	 régionaux	de
Washington,	Arabie	 saoudite	 en	 tête,	 qualifiés	 de	 free	riders	 (resquilleurs),	 les
accusant	d'utiliser	les	États-Unis	pour	mener	leurs	guerres	confessionnelles.	À	la
question	:	«	Les	Saoudiens	sont-ils	vos	amis	?	»	«	C'est	compliqué	»,	répondait
Barack	Obama,	 qui	 s'est	mis	 à	 dos	 le	 royaume	 saoudien,	mais	 aussi	 Israël,	 en
décidant	de	conclure	l'accord	nucléaire	avec	l'Iran.	Un	Obama	réaliste	donc,	qui
qualifiait	l'intervention	en	Libye	menée	principalement	par	les	Européens	de	shit
show	et	y	décrivait	François	Hollande	comme	l'un	des	plus	âpres	va-t'en	guerre
de	tous	les	dirigeants	occidentaux.
La	 responsabilité	 américaine	 dans	 le	 conflit	 réside	 plutôt	 dans	 l'influence

démesurée	qu'exercent	les	groupes	de	pressions	financés	par	les	pays	du	Golfe,	à



travers	 divers	 think-tanks,	 comme	 la	 Brookings	 Institution	 ou	 par	 le	 biais	 de
fondations,	 au	 premier	 chef	 desquelles	 la	 Fondation	 Clinton	 qui	 fut
généreusement	abondée	par	 l'Arabie	saoudite	en	particulier.	C'est	 là	sans	doute
l'erreur	 et	 la	 responsabilité	 d'Obama	 :	 avoir	 laissé	 Hillary	 Clinton	 faire	 des
promesses	aux	«	amis	de	la	Syrie	»,	alors	même	qu'il	était	incapable	de	les	tenir
si	 tant	 est	 qu'il	 en	 ait	 même	 eu	 la	 volonté.	 En	 toute	 connaissance	 de	 cause,
Washington	a	laissé	faire	ses	alliés	–	Saoudiens	et	Turcs	–	déployer	leurs	propres
agendas	 radicaux	 dans	 la	 région,	 participant	 de	 fait	 à	 la	 déstabilisation	 de
l'ensemble	du	Moyen-Orient.	Le	calcul	de	 certains	 cercles	outre-Atlantique	 fut
de	 considérer	 qu'une	 démocratisation	 immédiate	 de	 la	 région	 (et	 la	 dimension
islamiste	 de	 l'insurrection	 syrienne	 fut	 rapidement	 reconnue	 comme	 telle)	 était
impossible	et	qu'Assad	valait	toujours	mieux	que	les	Frères	musulmans	en	Syrie.
Mais	le	conflit	en	Syrie	avait	au	moins	un	avantage	:	celui	d'épuiser	sur	le	moyen
terme	 l'Iran	 et	 la	 Russie	 qui	 mobiliseraient	 des	 ressources	 colossales	 pour
maintenir	 leur	 influence	 dans	 la	 région.	 La	 confessionnalisation	 du	 conflit,	 le
sort	 de	 millions	 de	 civils	 et	 le	 risque	 terroriste	 ne	 pouvaient	 concerner
l'Amérique	que	de	façon	très	 lointaine.	Un	héritage	que	l'administration	Trump
devra	assumer	au	prix	de	douloureux	arbitrages...

Djihadistes	:	le	cauchemar	du	retour

Avec	 l'élimination	 du	 sanctuaire	 mésopotamien	 de	 l'État	 islamique	 se	 pose
évidemment	la	question	des	milliers	de	djihadistes	qui	tenteront	de	rentrer	dans
leur	patrie	d'origine.	Cela	concerne	en	premier	chef	l'Europe	dont	les	contingents
présents	 sur	 place	 sont	 considérables.	 Pour	 penser	 le	 phénomène,	 il	 faut	 avoir
présent	à	l'esprit	le	caractère	hybride	du	terrorisme	islamiste	:	la	criminalité	ou	la
marginalité	 sociale,	 nourrie	 de	 discours	 tiers-mondiste,	 alimentées	 par	 une	 «
islamophobie	»	qui	vient	donner	une	onction	victimaire	à	 la	démarche,	n'a	pas
besoin	 du	 retour	 des	 mercenaires	 du	 djihad	 pour	 faire	 des	 émules	 sur	 le	 sol
européen.	Il	faudra	à	coup	sûr	compter	sur	les	deux	sources,	interne	et	externe,
pour	faire	de	la	fin	du	Califat	un	moment	douloureux	pour	les	pays	européens.
Plus	 inquiétant,	 de	 la	même	 façon	 que	 la	 proclamation	 du	 Califat	 fut	 un	 acte
hautement	 eschatologique,	 la	 fin	 de	 l'État	 islamique	 sera	 apocalyptique	 :
l'hypothèse	 de	 la	 préparation	 ou	 de	 la	 survenue	 de	 «	 bombes	 sales	 »	 ou
d'attentats	chimiques	est	hautement	probable.	Enfin,	il	ne	faudra	pas	oublier	que
la	focalisation	sur	l'État	islamique	a	laissé	prospérer	et	s'enraciner	au	nord	de	la
Syrie	une	proto-administration	 sous	 la	houlette	de	Fatah	al-Sham,	 filiale	 d'Al-



Qaïda{73}.	 Fin	 janvier	 2017	 naissait	 l'Organisation	 de	 Libération	 du	 Sham,
coalition	entièrement	djihadiste	incluant	plusieurs	groupes	autrefois	soutenus	et
financés	 par	 Washington	 comme	 Harrakat	 Nourreddine	 al-Zinki.	 Dans	 la
province	 d'Idlib,	 conquise	 grâce	 à	 la	 complicité	 de	 la	 Turquie,	 les	 manuels
scolaires	 font	 l'apologie	 d'Oussama	 Ben	 Laden	 et	 la	 sharia	 est	 appliquée
prudemment	 mais	 progressivement.	 Qui	 est	 capable	 de	 dire	 que	 cette
organisation	 ne	 frappera	 pas	 à	 l'extérieur	 un	 jour	 ?	 Cette	 préoccupation	 est
également	 celle	 de	 la	 Russie	 mais	 aussi	 de	 la	 Chine.	 Aux	 prises	 avec	 une
rébellion	islamiste	au	Xinjiang,	Pékin	suit	le	dossier	syrien	avec	attention	dans	la
mesure	où	la	Turquie	d'Erdogan	a	aussi	joué	la	carte	des	Ouïghours,	populations
turcophones	de	Chine,	contre	Assad.	Le	30	août	2016,	un	attentat	 suicide	était
perpétré	 contre	 l'ambassade	 de	 Chine	 à	 Bichkek	 au	 Kirghizistan,
vraisemblablement	commandité	de	la	Syrie	où	se	trouvent	plusieurs	milliers	de
djihadistes	 du	 Parti	 islamique	 du	 Turkestan	 et	 leurs	 familles.	 Le	 PIT	 est
clairement	affilié	à	Fatah	al-Sham,	nouveau	nom	de	la	franchise	d'Al-Qaïda	en
Syrie.	De	fait,	des	conseillers	militaires	chinois	sont	présents	en	Syrie	et	l'armée
syrienne	utilise	des	systèmes	d'armes	chinois.	La	Chine	qui	fournit	déjà	le	drone
de	combat	CH-4	à	 l'armée	 irakienne	a	 les	moyens	de	s'impliquer	davantage	en
Syrie,	d'autant	qu'elle	s'inquiète	des	armes	que	possède	 le	TIP	:	missiles	TOW,
Grad	et	drones	qui	servirent	notamment	à	filmer	les	attentats	suicides	menés	par
les	djihadistes	Ouïghours	à	Alep	à	l'automne	2016.	Tout	dépendra	des	États-Unis
et	de	l'attitude	de	la	Turquie	:	si	ces	derniers	décident	d'autoriser	la	constitution
d'un	sanctuaire	salafiste	au	nord	de	 la	Syrie,	 incluant	 les	éléments	du	TIP,	cela
sera	 perçu	 comme	 une	 ligne	 rouge	 appelant	 à	 une	 implication	 croissante	 des
Chinois.	Pour	les	Russes	comme	pour	la	Chine,	une	nouvelle	base	opérationnelle
d'Al-Qaïda	 en	Syrie,	 bien	 financée,	 est	 perçue	 comme	une	menace	 capable	 de
déstabiliser	le	Caucase	et	surtout	l'Asie	centrale	que	les	deux	puissances	tentent
de	structurer	autour	de	l'Organisation	de	Coopération	de	Shanghai.
Enfin,	Turquie,	Arabie	Saoudite,	Qatar	sont	les	trois	pays	qui	partagent	à	des

degrés	 divers	 la	 responsabilité	 de	 la	 montée	 de	 l'extrémisme	musulman	 et	 du
salafisme	au	niveau	régional	pour	la	Turquie	et	mondial	pour	les	pays	du	Golfe.
Prétendre	 venir	 à	 bout	 du	 terrorisme	 islamiste,	 qui	 n'est	 qu'un	 moyen	 et	 un
symptôme,	 sans	 s'attaquer	 aux	 racines	 idéologiques	 du	wahhabisme,	 diffusé	 à
coups	 de	 milliards	 de	 dollars	 depuis	 quarante	 ans	 est	 illusoire.	 La	 prise	 de
conscience	de	 cette	 réalité	 est	 assez	 avancée	 en	France	 :	 le	 juge	 anti-terroriste
Marc	Trevidic,	nombre	d'auteurs	et	de	journalistes	cités	dans	ce	livre.	Même	les
politiques	 semblent	 s'y	mettre.	 Prétendre	 éradiquer	 le	 terrorisme	 suppose	 aussi
agir	 sur	 ceux	 qui	 l'inspirent	 et	 l'entretiennent.	 Tant	 que	 ces	 États	 feront	 du
salafisme	un	produit	d'exportation	et	un	instrument	de	soft	power	pour	s'imposer,



la	violence	terroriste,	décuplée	par	la	mise	en	réseau	du	monde	et	l'immensité	du
web,	 ne	 pourra	 que	 perdurer.	 Le	 combat	 culturel	 et	 idéologique	 sera	 long	 à
mener.



Notes

Introduction
{1}	 Le	 27	 novembre	 2015,	 dans	 la	 cour	 de	 l'hôtel	 national	 des	 Invalides,	 cérémonie	 durant	 laquelle	Yael
Naïm,	Camélia	Jordana	et	Nolwenn	Leroy	interprétèrent	Quand	on	n'a	que	l'amour,	de	Jacques	Brel,	tandis
que	 les	 portraits	 des	 victimes	 étaient	 projetés	 sur	 un	 fond	 noir.	 La	 cantatrice	 Natalie	 Dessay	 interpréta
Perlimpinpin,	de	Barbara.	«	Car	un	 enfant	qui	meurt	 au	bout	de	vos	 fusils	 est	 un	 enfant	qui	meurt	 »,	se
désespère	 Barbara	 dans	 cette	 chanson	 de	 1972.	 Elle	 y	 célèbre	 le	 goût	 de	 vivre	 et	 la	 tendresse	 face	 à
l'obscurantisme	»,	d'après	le	site	franceinfotv.
{2}	 http://souriahouria.com/demande-douverture-dune-enquete-suite-a-lemission-un-oeil-sur-la-planete-du-
18-fevrier-2016-sur-la-syrie/
{3}	Un	avocat,	historien	militaire	à	ses	heures	perdues	ou	une	«	chercheuse	en	projets	interculturels	»	belge,
tous	deux	reconnaissant	n'avoir	jamais	mis	les	pieds	en	Syrie...
{4}	Le	22	septembre	2016,	le	CSA	déboute	la	LDH	en	estimant	que	«	le	reportage,	pris	dans	son	ensemble,
ne	 faisait	pas	apparaître	de	manquement	de	 la	 chaîne	à	 ses	obligations	en	matière	de	droits	 et	 libertés.	»
http://www.csa.fr/Espace-juridique/Decisions-du-CSA/Reportage-Syrie-le-grand-aveuglement-sur-France-
2-reponse-au-plaignant
{5}	La	propagande	salafiste	utilise	couramment	le	terme	de	rawafidhs	(renégats)	pour	désigner	les	chiites.
{6}	Syrie,	Pourquoi	l'Occident	s'est	trompé,	Le	Rocher,	2014,	2e	édition	2016.
{7}	Théorie	du	partisan,	1962.

1.	Six	ans	de	conflit	et	d'erreurs
{8}	 Les	 journalistes	 Christian	 Chesnot	 et	 Georges	Malbrunot	 rapportent	 ainsi	 que	 «	 le	 Qatar	 et	 l'Arabie
saoudite	 infiltraient	 des	 agents	 stipendiés,	 des	 encadreurs	 professionnels	 que	 nos	 agents	 de	 la	 DGSE
connaissaient.	Laurent	Fabius	savait	tout	cela.	Mais	il	restait	droit	dans	ses	bottes	[...]	Il	ne	cessait	de	dire	:
on	ne	tape	pas	assez	dur,	on	ne	tape	pas	assez	fort	(sur	Assad)	»,	Nos	très	chers	émirs,	Michel	Lafon,	2016,
p.	170.	«	Les	dirigeants	français	n'ignoraient	rien	ou	presque	du	jeu	saoudo-qatarien	en	Syrie	;	mais	celui-ci
paraissait	marginal	par	rapport	à	l'objectif	de	faire	chuter	Assad.	»	(p.	173).
{9}	Sur	Europe	1,	 le	12	octobre	2016,	J.	M.	Ayrault	déclarait	 :	«	 les	Russes	ne	visent	pas	 les	djihadistes	à
Alep	»,	Alep	qui	selon	lui	compterait	250	000	habitants,	contre	1	million	si	l'on	inclut	la	partie	tenue	par	les
forces	gouvernementales.



{10}	 Notamment	 le	 célèbre	 hadith	 sahîh	 de	 Muslim,	 Kitâb	 al-fitan	 wa-ashrât	 al-Sâ`a,	 Bâb	 fî	 fath	 al-
Qustantîniyya	 wa-khurûj	 al-Dajjâl	 wa	 nuzûl	 `Îsâ	 b.	 Maryam,	 (hadîth	 no	 7312,	 p.	 1073,	 ed.	 Dâr	 Sâdir,
Beyrouth)	 :	 «	 Quand	 ils	 arriveront	 en	 Syrie,	 Satan	 sortira	 contre	 eux.	 Tandis	 qu'ils	 se	 prépareront	 à	 le
combattre	et	serreront	les	rangs,	voilà	que	viendra	le	temps	de	la	prière.	Alors	Jésus	fils	de	Marie	descendra
[du	ciel]	pour	diriger	la	prière.	Quand	l'ennemi	de	Dieu	le	verra,	il	se	dissoudra	comme	le	sel	dans	l'eau.	Et
s'il	 le	 laissait	 aller,	 il	 se	 dissoudrait	 jusqu'à	 disparaître.	Mais	 Dieu	 le	 tuera	 de	 la	 main	 de	 Jésus	 et	 leur
montrera	son	sang	sur	la	pointe	de	sa	lance.	»
{11}	Voir	à	cet	égard	Jeffrey	Goldberg	dans	un	article	remarqué	d'avril	2016	dans	The	Atlantic	intitulé	«	The
Obama	Doctrine	».
{12}	Sur	le	double	jeu	du	Qatar	au	Mali,	voir	Christian	Chesnot,	Georges	Malbrunot,	p.	161.
{13}	Voir	chapitre	suivant.
{14}	Marcel	Gauchet,	Comprendre	le	Mal	français,	Stock,	2015,	p.	158.
{15}	Christian	Malis,	Guerre	et	stratégie	au	XXIe	siècle,	2014,	Fayard.
{16}	Michel	Goya,	«	Non	tout	n'a	pas	été	mis	en	œuvre	pour	détruire	Daech	»,	Huffington	Post,	12	novembre
2016.
{17}	Voir	à	ce	sujet	de	Régis	Le	Sommier,	Daesh,	l'Histoire,	La	Martinière,	2016.
{18}	Lubomír	Zaorálek,	ministre	des	Affaires	étrangères,	sur	le	site	officiel	du	ministère.
{19}	 Voir	 à	 ce	 sujet	 l'excellent	 livre	 de	 Juan	 Branco,	 L'ordre	 et	 le	 Monde,	 critique	 de	 la	 Cour	 Pénale
internationale,	Fayard,	2016.

2.	«	Survivre	c'est	vaincre	»	:	l'État	syrien	à	l'épreuve	de	la	guerre
{20}	 http://www.mediapart.fr/journal/international/200316/au-tchad-la-france-est-prete-toutes-les-
compromissions-pour-eviter-le-chaos
{21}	Frédéric	Pichon,	«	Damas,	vitrine	de	la	normalité	d'un	pays	en	crise	»,	Cahiers	de	l'Orient,	no	117,	hiver
2014.
{22}	Raymond	Aron,	Paix	et	guerre	entre	les	nations,	Calmann-Lévy,	1962.
{23}	Entretien	avec	l'auteur	le	12	juillet	2016.
{24}	 Terme	 péjoratif	 désignant	 les	 Alaouites	 et	 utilisé	 encore	 exclusivement	 pour	 les	 désigner	 par	 les
salafistes	et	les	djihadistes.
{25}	 Notion	 développée	 par	 Ibn	 Khaldoun	 (1332-1406)	 et	 qui	 désigne	 une	 sorte	 d'esprit	 de	 corps	 ou	 de
communauté	d'intérêt.
{26}	Formant	avec	des	partis	alliés	le	Front	national	progressiste,	aujourd'hui	remplacé	par	l'Union	nationale.
{27}	Voir	plus	loin.
{28}	Rifaat	el-Assad	fut	à	la	tête	d'un	groupe	paramilitaire	nommé	Saraya	al-Difaa	(compagnies	de	défense).
Il	a	ensuite	dû	prendre	ensuite	le	large	moyennant	finances	afin	de	ne	pas	menacer	le	pouvoir	de	son	frère.
{29}	Entretien	de	l'auteur	avec	Fayçal	al	Maqdad,	vice-ministre	des	Affaires	étrangères,	13	juillet	2016.

3.	Nos	erreurs	face	à	l'État	islamique
{30}	Voir	 à	 ce	 propos	 Pierre-Jean	Luizard,	Le	 piège	Daech,	 l'État	 islamique	 ou	 le	 retour	 de	 l'histoire,	 La
Découverte,	2015.
{31}	Joby	Warrick,	Sous	le	drapeau	noir,	enquête	sur	Daesh,	Cherche	Midi,	2016,	p.	161.
{32}	Le	«	Bilad	el-Cham	»	(pays	de	Cham)	correspond	globalement	au	territoire	syrien	actuel	et	parfois	à	son
prolongement	palestinien.	En	arabe	dialectal,	le	terme	sert	aussi	à	désigner	la	ville	de	Damas.
{33}	Voir	à	ce	sujet	Adrien	Candiard,	Comprendre	l'islam	ou	plutôt	pourquoi	on	n'y	comprend	rien,	Champs
Flammarion,	2016.
{34}	Voir	à	ce	sujet	l'ouvrage	de	Pierre	Conesa,	Dr	Saoud	et	M.	Djihad	:	la	diplomatie	religieuse	de	l'Arabie



saoudite,	Robert	Laffont,	2016.	«	Le	salafisme	enseigné	dans	les	universités	et	les	madrasas	wahhabites	de
la	planète	est	le	moteur	idéologique	qui	continuera	à	tourner	au-delà	de	la	disparition	de	l'État	islamique	si
on	ne	l'arrête	pas	»	(p.	21).	Selon	l'auteur,	les	sommes	dépensées	par	l'Arabie	saoudite	pour	sa	«	diplomatie
religieuse	»	se	monteraient	à	8	milliards	de	dollars	par	an.
{35}	Abou	Mousab	al-Zarqaoui	par	exemple,	considéré	comme	le	véritable	fondateur	de	l'État	islamique,	était
de	nationalité	jordanienne	et	fut	libéré	en	1999	à	la	suite	d'une	amnistie	du	roi	Abdallah,	bien	qu'ayant	été
condamné	à	15	ans	de	prison	pour	terrorisme.	Quant	à	Abou	Bakr	al-Baghdadi,	 les	seules	geôles	qu'il	ait
connues	sont	celles	du	camp	Bucca,	mis	en	place	par	les	États-Unis	après	l'invasion	de	l'Irak	et	dont	il	fut
libéré	aussi.
{36}	John	R.	Bolton,	«	To	Defeat	ISIS,	Create	a	Sunni	State	»,	NYTimes.com,	25	novembre	2015.	À	noter	que
ce	fervent	partisan	de	la	guerre	en	Irak	est	à	présent	l'un	des	conseillers	diplomatiques	de	Donald	Trump	les
plus	en	vue...
{37}	Georges	Corm,	Liban,	les	guerres	de	l'Europe	et	de	l'Orient,	Folio,	1992.
{38}	`When	asked	to	select	their	principal	source	of	identity	from	among	the	following	choices	:	my	country,
being	Arab,	my	religion,	my	family	or	tribe,	or	the	region	I	am	from,	millennials	in	all	countries	surveyed
place	 country,	 being	 Arab,	 and	 religion	 among	 the	 top	 three.	 Everywhere	 but	 Egypt	 and	 Bahrain,	 the
respondent's	country	and	“being	Arab”	are	the	two	principal	identifiers,	while	religion	is	most	important	in
Egypt	and	Bahrain.	“My	country”	is	the	top	choice	for	majorities	in	Morocco	(59	%)	and	Palestine	(50	%),
and	 for	 35	%	 in	 Kuwait,	 as	 well	 as	 the	 second	most	 frequently	 selected	 choice	 in	 Egypt	 (43	%),	 Saudi
Arabia	(35	%),	Bahrain	(31	%),	and	UAE	(14	%).	“Being	Arab”	is	the	top	choice	for	majorities	in	UAE	(66
%)	and	Jordan	 (56	%),	as	well	as	 for	38	%	 in	Saudi	Arabia	and	35	%	 in	Kuwait,	and	 the	 second	place
source	 of	 identity	 in	Morocco	 (21	%).	 Young	Egyptians	 are	 least	 likely	 to	 say	 being	Arab	 is	 a	 principal
source	of	 identity	 (5	%).	Pluralities	 in	Egypt	 (49	%)	and	Bahrain	 (42	%)	choose	“my	 religion”	as	 their
principal	source	of	identity,	with	about	one	in	five	respondents	in	Saudi	Arabia,	Kuwait	(19	%	each),	and
Palestine	(17	%)	agreeing.	Familial	and	tribal	affiliation	is	noted	as	a	principal	source	of	identity	by	12	%
of	Palestinian	millennials,	10	%	of	Kuwaitis,	and	10	%	of	Jordanians,	and	fewer	respondents	in	the	other
countries	surveyed.	Region	is	the	least	cited	source	of	identity	across	the	board.'	Zogby	Research	Services
et	Tabah	Foundation,	«	Muslim	Millennial	 Attitudes	 on	 Religion	&	Religious	 Leadership	 »	 Arab	World,
janvier	2016.

4.	La	Russie	et	l'Iran	dans	le	grand	jeu	syrien
{39}	Max	Weber,	Le	Savant	et	le	Politique,	1959	pour	l'édition	française.
{40}	Rappelons	qu'en	février	2012,	Alain	Juppé	avait	parlé	de	«	tâche	morale	»	pour	qualifier	la	position	russe
sur	le	dossier	syrien.
{41}	La	charte	de	la	coalition	comportait	10	points	parmi	lesquels	:	2/Les	parties	signataires	ont	pour	objectif
commun	de	renverser	le	régime,	ses	bases	et	ses	symboles,	démanteler	les	appareils	sécuritaires	et	déférer
en	justice	ceux	qui	ont	été	impliqués	dans	les	crimes	commis	contre	les	Syriens.	3/La	Coalition	s'engage	à
n'engager	ni	dialogue,	ni	négociation	avec	le	régime.
{42}	 On	 notera	 en	 revanche	 la	 vétusté	 de	 l'outil	 aéronaval	 russe,	 dont	 l'unique	 porte-aéronef,	 l'Amiral
Kouznetsov,	ne	permet	pas	de	projeter	efficacement	ses	avions,	faute	de	catapulte.
{43}	La	Russie	a	notamment	recours	à	des	sociétés	militaires	privées	comme	WAGNER	qui	opéra	notamment
à	Palmyre	au	printemps	2016,	ce	qui	permet	aussi	de	limiter	les	pertes	officielles.
{44}	 Entretien	 avec	 un	 responsable	 du	ministère	 syrien	 des	Affaires	 étrangères	 qui	 a	 requis	 l'anonymat.	 Il
ajoutait	 d'ailleurs	 que	 les	 groupes	 armés	 avaient	 davantage	 confiance	 dans	 l'immunité	 garantie	 par	 les
Russes	que	dans	celle	promise	par	 les	commissions	de	«	 réconciliation	»	 instaurées	par	 le	gouvernement
syrien...
{45}	 Il	 faut	 rappeler	que	 les	chiites	sont	moins	de	400	000	en	Syrie.	À	Damas	se	 trouve	 les	sanctuaires	de
deux	des	filles	d'Ali,	Sayyida	Zainab	et	Sayyida	Rokaya	mais	aussi	la	mosquée	dite	des	Omeyades,	dynastie



qui	lutta	férocement	contre	les	chiites...
{46}	 Voir	 à	 ce	 sujet	 un	 télégramme	 américain	 de	 2009
https://wikileaks.org/plusd/cables/09SANAA1662_a.html	 «	 Despite	 repeated	 ROYG	 accusations	 of
Tehran's	material	 and	 financial	 support	 to	 the	Houthi	 rebels	 in	Sa'ada	 and	 increasingly	belligerent	media
exchanges	 between	 Yemen	 and	 Iran,	 Iranian	 influence	 in	 Yemen	 has	 thus	 far	 been	 limited	 to	 informal
religious	 ties	 between	Yemeni	 and	 Iranian	 scholars	 and	 negligible	 Iranian	 investment	 in	 the	 energy	 and
development	sectors.	»
{47}	 Voir	 à	 ce	 sujet	 un	 télégramme	 américain	 de	 2009
https://wikileaks.org/plusd/cables/09SANAA1662_a.html
{48}	Julien	Freund,	L'essence	du	Politique,	Sirey,	1965.

5.	Penser	l'islam
{49}	Michèle	Tribalat,	Les	yeux	grands	fermés,	l'immigration	en	France,	Denoël,	2010.
{50}	Wassim	Nasr,	«	L'État	islamique,	le	fait	accompli	»	Plon,	2016,	p.	172.
{51}	Gabriel	Martinez-Gros,	Fascination	du	djihad,	Fureurs	islamistes	et	défaite	de	la	paix,	PUF,	2016,	p.	84.
{52}	Ibid.	p.	84.
{53}	Magyd	Cherfi,	Ma	part	de	Gaulois,	Actes	Sud,	2	016.	Interview	dans	l'Humanité	du	11	octobre	2016.
{54}	La	Dépêche,	28	août	2016,	«	Magyd	Cherfi	:	patriote,	gaulois	et	défenseur	de	la	République	».
{55}	Ainsi	de	la	sourate	16,	versets	101/103	ou	la	2	verset	106	:	«	Si	Nous	abrogeons	un	verset	quelconque	ou
que	Nous	le	fassions	oublier,	Nous	en	apportons	un	meilleur,	ou	un	semblable.	Ne	sais-tu	pas	qu'Allah	est
Omnipotent	?	»
{56}	Autre	exemple	avec	les	Casques	blancs	(White	Helmets)	dont	la	devise	est	tirée	du	Talmud	en	réalité.	«
Celui	qui	sauve	une	seule	vie	juive,	sauve	l'humanité	entière	».	Talmud,	Mishna	Sanhedrin	4,	5
{57}	Le	Coran	dit	précisément	 :	«	quiconque	 tuerait	une	personne	qui	elle-même	n'a	pas	 tué	ni	commis	de
forfaiture	(fasâd)	sur	la	terre,	c'est	comme	s'il	avait	tué	les	hommes	dans	leur	totalité	»	5,	32.
{58}	Le	verset	suivant	est	d'ailleurs	sans	équivoque	:	sourate	5,	33	«	la	récompense	de	ceux	qui	font	la	guerre
contre	Allah	et	Son	messager,	et	qui	s'efforcent	de	semer	la	corruption	sur	la	terre,	c'est	qu'ils	soient	tués,	ou
crucifiés,	ou	que	soient	coupées	leur	main	et	leur	jambe	opposées,	ou	qu'ils	soient	expulsés	du	pays.	Ce	sera
pour	eux	l'ignominie	ici-bas	;	et	dans	l'au-delà,	il	y	aura	pour	eux	un	énorme	châtiment	».
{59}	 Le	 mouvement	 du	 Tabligh	 ou	 Djamâ'at	 al-tablîgh	 en	 arabe	 a	 été	 fondé	 par	 Mohammed	 Ilyas	 al
Kandhlawi	 dans	 la	 première	moitié	 du	 XXe	 siècle	 en	 Inde.	 Présent	 en	 Europe	 depuis	 les	 années	 1960,	 le
mouvement	vise	essentiellement	 les	populations	musulmanes	des	pays	non	musulmans,	et	cherche	à	faire
revivre	leur	foi,	dans	le	cadre	d'une	interprétation	littéraliste	mais	quiétiste,	sans	objectif	politique.
{60}	Le	Sanglot	de	l'Homme	blanc,	Tiers-Monde,	culpabilité,	haine	de	soi,	Seuil,	Paris,	1983.
{61}	Notamment	David	Thomson,	auteur	d'une	enquête	passionnante	Les	Français	djihadistes,	Les	Arènes,
2014.
{62}	Le	Figaro	du	30	août	2016	–	«	Jean-Pierre	Chevènement	:	mon	plan	pour	construire	l'islam	de	France	».
{63}	Expression	probablement	empruntée	à	Khalid	Ibn	al-Walid,	célèbre	commandant	musulman	du	VIIe	siècle
:	«	Je	t'amène	des	hommes	qui	aiment	la	mort	aussi	passionnément	que	tu	aimes	la	vie.	»
{64}	 «	Une	 radicalisation	 éclair.	Quelques	mois	 avant	 de	 foncer	 avec	 son	 camion	 sur	des	passants	 à	Nice,
Mohamed	Lahouaiej-Bouhlel	était	encore	un	«	dragueur	»	à	la	sexualité	débridée	et	aux	accès	de	violence
fréquents,	 qui	 ne	 fréquentait	 jamais	 la	 mosquée.	 »	 Sud-Ouest,	 18	 juillet	 2016.	 Dans	 ce	 dernier	 cas,	 il
s'avérera	 que	 les	 insinuations	 sur	 la	 prétendue	 bisexualité	 de	 Mohamed	 Lahouaiej-Bouhlel	 étaient	 sans
fondement.	 Quant	 à	 sa	 radicalisation	 expresse,	 on	 découvrit	 plus	 tard	 qu'il	 fréquentait	 des	 islamistes	 en
liaison	avec	la	Syrie	depuis	au	moins	2015...
{65}	Banlieue	de	la	République	:	Société,	politique	et	religion	à	Clichy-sous-Bois	et	Montfermeil,	Gallimard,
2012.



6.	La	France	est-elle	une	puissance	sunnite	?
{66}	G.	Malbrunot	et	Ch.	Chesnot,	Qatar,	les	secrets	du	coffre-fort,	Robert	Laffon,	p.	183.
{67}	Voir	à	ce	sujet	Vincent	Jauvert,	La	face	cachée	du	Quai	d'Orsay,	Robert	Laffont,	2016,	le	chapitre	sur	le
lobby	néoconservateur	intitulé	«	La	secte	»,	p.	241.

7.	Géopolitique	des	chrétiens	d'Orient	:	faux-semblants	et	malentendus
tragiques
{68}	En	août	1933	eu	lieu	le	dernier	grand	massacre	de	chrétiens	d'Orient,	celui	des	Assyriens	d'Irak	à	Simele
:	l'armée	irakienne,	aidée	par	les	tribus	kurdes	et	yézidies	raya	de	la	carte	plusieurs	dizaines	de	villages.	Les
rescapés	 furent	 accueillis	 par	 la	Syrie	 sous	mandat	Français	 et	 installés	 dans	 la	 région	de	 la	Djezireh	 au
Nord-Est.
{69}	Voir	à	ce	sujet	 la	synthèse	magistrale	sur	 le	sujet	par	Ussama	Makdisi,	Artillery	of	Heaven.	American
Missionaries	and	the	Failed	Conversion	of	the	Middle	East.	Ithaca	–	New	York,	Cornell	University	Press,
2008.
{70}	Le	terme	coranique	vient	probablement	d'une	confusion	avec	le	personnage	d'Esaü.	Les	chrétiens	arabes
utilisent	le	nom	de	Yassou'a	quant	à	eux.

8.	Vaincre	l'État	islamique	et	après	?
{71}	Le	piège	Daech,	La	Découverte,	2015
{72}	“Military	to	Military,	Seymour	M.	Hersh	on	US	intelligence	sharing	in	the	Syrian	war”,	London	Review
of	Books,	no	38,	p.	11-14,	janvier	2016.
{73}	Malgré	 le	changement	de	nom	 intervenu	en	août	2016,	 la	 franchise	d'Al-Qaïda	en	Syrie	a	été	classée
comme	organisation	terroriste	par	le	Trésor	américain	en	octobre	2016.



Table	of	Contents

Sommaire
Introduction
1.	Six	ans	de	conflit	et	d'erreurs

L'État	islamique,	un	tigre	de	papier
Un	état	des	lieux
Le	monde	a	changé
Nous	ne	sommes	pas	en	guerre
Naufrage	de	la	diplomatie	française

2.	«	Survivre,	c'est	vaincre	»	:	l'État	syrien	à	l'épreuve	de	la	guerre
Dictature	et	terrorisme
État	de	barbarie	ou	barbarie	sans	État
Crise	et	mutation	du	baasisme
Le	nombre	et	l'espace

3.	Nos	erreurs	face	à	l'État	islamique
Le	mythe	«	Sykes	Picot	»
L'État	islamique,	entre	eschatologie	et	nationalisme
Vie	et	mort	du	nationalisme	arabe
La	charia	et	les	pétrodollars
Au-delà	de	la	déconstruction

4.	La	Russie	et	l'Iran	dans	le	grand	jeu	syrien
Les	enjeux	de	l'intervention	russe	en	Syrie
L'Iran,	le	retour	de	la	puissance	perse

L'arc	chiite	:	un	épouvantail
Exporter	la	Révolution	islamique
Les	enjeux	du	nucléaire	iranien

5.	Penser	l'islam
La	grande	illusion
Sidération	djihadiste	et	impuissance	de	la	modernité
Djihad,	globalisation	et	sentiment	religieux

6.	La	France	est-elle	une	puissance	sunnite	?
France-pays	du	Golfe,	une	si	courte	histoire

7.	Géopolitique	des	chrétiens	d'Orient	:	faux-semblants	et	malentendus	tragiques
Des	victimes	encombrantes
Qui	sont-ils	?
Paradoxes	occidentaux



Rester	ou	émigrer
Géopolitique	des	chrétiens	d'Orient

8.	Vaincre	l'État	islamique	et	après	?
La	route	de	Raqqa	passe	par	Mossoul
Vers	un	Moyen-Orient	post	étatique
L'échec	américain	:	erreurs	ou	stratégie	délibérée	?
Djihadistes	:	le	cauchemar	du	retour

Notes


	Sommaire
	Introduction
	1. Six ans de conflit et d'erreurs
	L'État islamique, un tigre de papier
	Un état des lieux
	Le monde a changé
	Nous ne sommes pas en guerre
	Naufrage de la diplomatie française

	2. « Survivre, c'est vaincre » : l'État syrien à l'épreuve de la guerre
	Dictature et terrorisme
	État de barbarie ou barbarie sans État
	Crise et mutation du baasisme
	Le nombre et l'espace

	3. Nos erreurs face à l'État islamique
	Le mythe « Sykes Picot »
	L'État islamique, entre eschatologie et nationalisme
	Vie et mort du nationalisme arabe
	La charia et les pétrodollars
	Au-delà de la déconstruction

	4. La Russie et l'Iran dans le grand jeu syrien
	Les enjeux de l'intervention russe en Syrie
	L'Iran, le retour de la puissance perse
	L'arc chiite : un épouvantail
	Exporter la Révolution islamique
	Les enjeux du nucléaire iranien


	5. Penser l'islam
	La grande illusion
	Sidération djihadiste et impuissance de la modernité
	Djihad, globalisation et sentiment religieux

	6. La France est-elle une puissance sunnite ?
	France-pays du Golfe, une si courte histoire

	7. Géopolitique des chrétiens d'Orient : faux-semblants et malentendus tragiques
	Des victimes encombrantes
	Qui sont-ils ?
	Paradoxes occidentaux
	Rester ou émigrer
	Géopolitique des chrétiens d'Orient

	8. Vaincre l'État islamique et après ?
	La route de Raqqa passe par Mossoul
	Vers un Moyen-Orient post étatique
	L'échec américain : erreurs ou stratégie délibérée ?
	Djihadistes : le cauchemar du retour

	Notes

